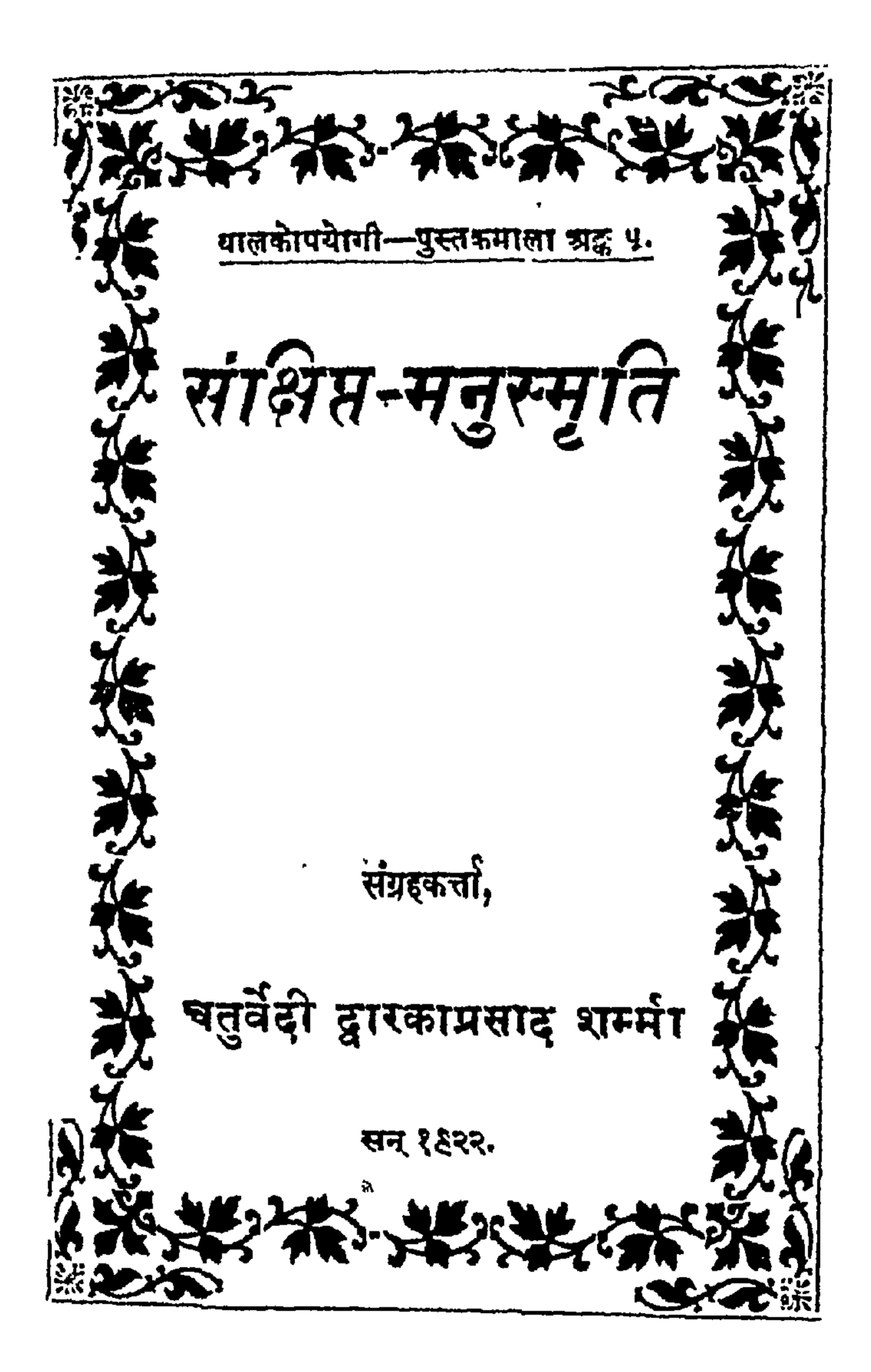
Barcode: 99999990234736
Title - SANKSHIPTA MANUSMRITI
Author - Chaturvedi Dvarka Prasad Sharma
Language - hindi
Pages - 120
Publication Year - 1622



Barcode EAN.UCC-13



# संशिप्त-मनुस्मृति

ग्रर्थात्

हिन्दुओं के वैदिक धर्म का गुटका

संग्रहकर्ता,

चतुवे दो द्वारका प्रसाद शम्मी

हिं स्वस्त्ययनं अष्टिमितं बुद्धिविवर्षनम् इवं यशस्य मायुष्य मिदं निःश्रेयसं परम् " —मनुस्मृति अ० १, एतोक १०६

> वकाशक नेशनल प्रेस, प्रयाग

तृतीयं संस्करणं]

मूल्य पाँच आता

### चतुर्वेदी द्वारका प्रसाद शम्मो कृत

| १ त्रारध्यापन्यास, प्रथम                 | १≖—संचिप्त-कल्कि-पुराण् ।⁻)            |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| भाग (सचित्र) ॥=)                         | १६-शिष्टाचार-पद्धति।                   |
| २ दूसरा गाम                              | २०हिन्दी-निवन्ध-शित्ता ॥=)             |
| (सचित्र) :-॥)                            | २१भाषा-हितोपदेश।-)                     |
| ३श्रीमद्भागवत्संग्रह ॥=)                 | २२दसकुमारों का वृत्तान्त। -)           |
| (सचित्र) ॥=)                             | २३नाटकीय-कथा।                          |
| ४रामायणीय संग्रह                         | २४ —हिन्दी व्याकरणशिक्षा ॥=)           |
| (सचित्र) ॥≤)                             | २५याञ्चवल्य स्मृति-सार।                |
| ५संचित्त-मनु-स्मृति। ')                  | २६—यादशे- महात्मागण,                   |
| ६—संदिप्त-विष्णु-पुराण ॥=)               | प्रथम भाग ॥≈)                          |
| ७—सच्ची मनेहर                            | २७आद्शे-महात्मागण,                     |
| कहानियाँ ।≈)                             | द्वितीय भाग ॥=)                        |
| =-उपदेश-रत्न-माला।                       | २=-श्रीमद्भगवद्गीतार्थ                 |
| ६—संचिप्त-पाराशर-स्मृति । <sup>-</sup> ) | संग्रह । (-)                           |
|                                          | २६उपासना कल्पद्धम।                     |
| ११श्रीस और रोम की दन्त-                  |                                        |
| कथाप।                                    | प्रथम खराड ॥≤)                         |
| १२-संचिप्त-मार्कएडेय-पुराण। )            | इर्—पारााणक उपारवान<br>द्वितीय खरड ॥≈) |
| १३हिन्दी- महाभारत,                       | ३२—हिन्दी-पद्य संप्रह ॥≈)              |
| प्रथम खर्ड ॥≈)                           | ३३हिन्दी-महाभारत जिल्द-                |
| १४—हिन्दी-महाभारत,                       | 1.0-2-2-2-                             |
| द्वितीय खगड ॥≈)्र                        | ३४-भारतीय उपाख्यान-माला                |
| १५भारतीय-उपाख्यान-माला                   | (सचित्र) १।)                           |
| प्रथम खराड ॥≈)                           | पूर्-पौराणिक उपाख्यान                  |
| १६—भारतीय-उपाख्यान-माला                  | सम्पूर्ण जिल्ददार १।)                  |
| द्वितीय सगड ॥≈)                          |                                        |
| १७—सरल-पत्र-बोघ!                         | ३६राविसन क्रुसे १)                     |

रामन्रायन लाल, बुकसेलर, इलाहाबाद।

उपहार

"बालकोपये।गी-पुस्तकमाला" का यह पाँचवाँ अंक और आर्य्य जाति की प्राचीनतम सम्यता का श्रादि इतिहास "संक्षिप्र-मनुस्मृति" हम उन भोले भाले बच्चों के। उपहार में देते हैं, जिन्हें देखने से हमारे हृदय में आन्नद की तरङ्गें उमड़ने लगती हैं और जिनकी नैतिक-ज्ञान-वृद्धि के जपर इस देश की सम्पत्ति-वृद्धि निर्भर है। चतुर्वे दी द्वारका प्रसाद शम्मा

紫水水水水水水水水水水水水水水水水水水水水水

at the test of the second of the second of the second

かかかかかかかかかかかかか

米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米米

#### यन्थ-परिचय

जिस समय भारतवर्ष का शासन ग्रार्थ्य सम्राटों के हाथ में था, उस समय मनुस्मृति के श्रह्मर श्रह्मर का पालन उसी तरह होता था, जिस तरह वर्त्तमान श्रह्मरेज़ी साम्राज्य में "रिष्डियन पीलन कोड " श्रीर " सिविल प्रोसीडर कोड " का हो रहा है।

जिस तरह दएड और सम्पत्ति सम्बन्धी व्यवस्था आजकल वकील बैरिस्टरों से ली जाती है, वैसे ही किसी समय इस आर्थ-दण्ड-नीति-विधान अर्धात् मनुस्मृति के काता ब्राह्मण सममे जाते थे। मनुस्मृति अध्याय १ के १०६वें अरोक में, प्रन्थ की महिमा में लिखा है कि "मनु-स्मृति यश और आयु की बढ़ाने वाली और मनुष्य के कल्याण का सर्वोत्तम साधन है।"

मनु-स्मृति, ब्राह्मणी तथा अन्य वर्णी के विधि-पूर्वक कार्य श्रीर श्रकार्थी के। बतलाने के लिये स्वायम्भुष मनु ने रची है। श्रच्छी तरह से इस धर्म शास्त्र की पढ़ना चाहिये। क्योंकि जो धर्म शास्त्र नहीं जानता, उसका जन्म निष्फल जाता है। धर्म न जानने वाला मनुष्य, मनुष्य नहीं है। वह पश्च है।

वेद में भी मन की वनाई स्मृति की प्रशंसा की गई है। लिखा है, मन की स्मृति मनुष्यों के लिये उसी तरह कर्याण-दायिनी है, जैसे बोमार के लिये श्रीषध । जैसे मकान की नीव हढ़ करने की श्रावश्यकता होती है—वैसे ही मनुष्य केपी घर

की नीव, विना मनुस्मृति पढ़े और उसमें बतलाये धर्मानुष्ठान के कभी दढ़ नहीं हो सकती।

मनुष्यों को बाल्यावस्था ही में यदि इस परमोपयोगी धर्म-शास्त्र का झान करवा दिया जाय, तो आगे चल कर, वे कभी सत्-मार्ग से च्युत नहीं हो सकते। उसकी धर्म-निष्ठा में कभी व्याघात नहीं पड़ सकता। वे धर्म के स्वरूप का भली भाँति जान । सकते हैं। इसीलिये इस उपयोगी संग्रह का हमने सरल रीति से, हिन्दी भाषा में बनाया है।

"सृष्टि प्रकरणं के पढ़ने से विदित होगा कि सृष्टि की आदि में मनु का जन्म हुआ और वेदों के साथ ही साथ इस स्मृति का भी जन्म हुआ था। यह वड़ा पुराना धर्म-अन्य है। जो वैदिक धर्मा मानने वाले हैं, वे मनुस्मृति का वेद के बरावर हा आदर करते हैं। क्या वैष्णव, क्या शैची, क्या आधुनिक परिष्कृत वेदानुयायी—सभी, मनुस्मृति का आदर की वस्तु समभते हैं।

इस प्राचीन प्रन्थ-रह्न में आद, एवम् मूर्त्ति-पूजा की चर्चा भी मिलती है; जिसे कुछ पुराण-विरोधी प्रक्तिस बतलाते हैं। यदि इन विषयों की, थोड़ी देर तक, तक के लिये, इम स् एक ही मान लों, तो भी वे मूल-प्रन्थ में इस तरह प्रक्तिस किये गये हैं कि उनके निकालने से मूल-प्रन्थ श्रङ्ग भङ्ग हो जाता है। इमने जहाँ जिस स्थल पर इन श्रावश्यक श्रीर श्रनुष्ठेय कम्मीं का प्रकरण श्राया है—वहाँ पाद-दिष्पणी (Foot-notes) में इन विषयों का स्पष्टी-करण भी कर दिया है।

इस स्वार्थ-पूर्ण और आलस्य-पूरित युग में, लोगों की प्रत्येक अस्थ में हो पक दिखलाई पड़ते हैं हो पक की परिभाषा यही है कि जो बात अपनी परिमित बुद्धि में न आवे, जो आजकल की पाश्चात्य-सभ्यता के विरुद्ध हो और जिसके साघन में व्यय और कष्ट हो-वही प्रविप्त विषय है। हमें इससे कुछ भी प्रयोजन नहीं कि मनुस्मृति में प्रविप्त विषय कौन कौन से हैं। यह स्मृति बड़ी प्राचीन है। इसके प्रमाण हमारे पूर्वाचार्थ्यों ने अपने धर्मा-ग्रन्थों में उद्धत किये हैं। इसकिये हमें जो मनुस्मृति अब उप-लब्ध है वही मान्य है। श्रोत-स्मार्च धर्म की भित्ति इसी पर टिकी है।

मनुस्मृति में बारह अध्याय हैं। प्रथम अध्याय में, ११६; दूसरे में, २४६; तीसरे में, २६६; चौथे में, २६०; पाँचवें में,१६६ छठवें में, ६७; सातवें में, २२६; आठवें में ४२०; नवें में, २३६; दशवें में, १३१ ग्यारहवें में, २६६ और बारहवें में, १२६ श्लोक हैं। ब्राह्मणों तथा अन्य वर्णी के विधि-पूर्वक कर्तव्याकर्तव्य के निमित्त, स्वायम्भुव मनु ने यह स्मृति रची है। यह पूर्वक इस शास्त्र को पढ़ना, ब्राह्मणों का कर्तव्य है। मनु की आज्ञा है कि विद्वान ब्राह्मण ही शिष्यों को यह पूरा शास्त्र पढ़ावें, अन्य कोई वर्ण वाला इसे पढ़ाने का अधिकारी नहीं है।

इस स्मृति में सारे धर्म कहे गये हैं। सब कर्मों के गुण दोषों का विचार किया गया है। और चौरों वर्णों के सनातन श्राचार यतलाये गये हैं। मनु जी सर्थ-झान-मय थे, इस लिये उन्होंने श्रपनी 'स्मृति' में जो कुछ धर्मा कहा है—वह वेदों में ज्यों का त्यों मिलता है। कवि-कुल-तिलक कालिदास की यह उपमा "श्रुतेरिवार्थ स्मृतिरन्वगच्छ्रत्" मनुस्मृति में पूरी पूरी घटती है।

श्रुति-स्मृति में कहे हुए धर्मा करमें करने के। मनुष्य के। इस लोक में की चिं और परलोक में सुख मिसता है। बेद को "श्रुति" और धम्में शास्त्र को "स्मृति " कहते हैं। इनमें वर्णित विषय विचार और तर्क के परे हैं। मनु जी ने द्वितीय झध्याय के १० वें श्लोक में लिखा है:—

"जी ब्राह्मण हेतु शास्त्र अर्थात् कुतर्क अवलम्बन कर के, श्रुति-स्मृति की अमान्य ठहराता है, वह वेद-निन्दक है, नास्तिक है और समाज से निकाल देने योग्य है।"

मनुस्मृति वेद का समकालीन प्रन्थ है। इसमें वर्णित यम नियम, सदाचार तथा शिष्टता के नियमों के देखने से जान पड़ता है कि भारत-वासियों की सभ्यता बहुत पुरानी है। भारतवासी ही पृथिवी की श्रादि सभ्य जाति हैं। यहाँ सभ्यता उस समय विद्यमान थी, जिस समय पृथिवी की श्रान्यजातियाँ घोर अन्धकार में पड़ी थीं। इस देश की सभ्यता का इतिहास इतना पुराना है कि अन्य-जातियों की समक्ष में उसकी प्राचीनता नहीं समाती और वे इस देश की सभ्यता के प्राचीनत्व की श्रापनी सभ्यता के श्रारम्भ काल के कुछ ही वर्षी पूर्व टरोलते हैं। किन्तु वास्तव में यह बात नहीं है।

इस संग्रह में हमने अध्याय के अनुसार विषय संग्रह किये हैं। साथ ही प्रत्येक विषय का शीर्षक भी दे दिया है। विषय सूची के देखने ही से, जो जिस विषय की देखना चाहे, भट देख सकता है। विषय-सूची के देखने से प्रत्येक अध्याय में वर्णित विषय अवगत हो जाते हैं।

अगर हिन्दी के प्रेमियों ने इसं संग्रह का आदर किया, तो हम आगे चल कर, "पाराशर-स्मृति संग्रह "नाम की पुस्तक भी शीव लिखेंगे। क्योंकि मनुस्मृति सर्व-मान्य होने पर भी, युग भेद से, कलियुग में, पाराशर-स्मृति ही की ऋषियों ने मान्य ठहराया है। लिखा भी है "कली पाराशर स्मृताः "।

श्रातिक शुक्का १५, सं० १६६७. } चतुर्वेदी द्वारका प्रसाद शर्मा।

### विषय-सूची

[ पहिला अध्याय ] १—सृष्टि-रचना प्रकर्ण। २--काल-विभाग। ३--कर्म-विभाग । ४--ब्राह्मणों की श्रेष्ठता। प्--श्राचारःमहिमा। B द्सरा अध्याय १—देश निरूपसा। २-वर्ण-धनर्भ निरूपण्। ३-संस्कार। ४-- त्रक्षचारियों के कत्त व्यक्तमा। ११ ५-मायत्री जप महात्म्य! ... १३ ६-- एकादश इन्द्रिय-वर्शन।... १३ ७-सन्धा-विधान। १३ द—विद्यादान के पात्र। १४ **६—सदाचार**। १४ १०-परिभाषा प्रकर्ण। ११-शिष्य के कत्तिव्य।

# [ तोसरा अध्याय]

| _                           |          |           |         |            |
|-----------------------------|----------|-----------|---------|------------|
| '१—गृह€धाश्रम ।             | •••      | •••       | •••     | २०         |
| २-विवाह याग्य कुल और        | कन्या ।  |           | •••     | २०         |
| ३-विवाहों के नाम।           | •••      | •••       | •••     | २१         |
| ४—पञ्चमहाय <b>ज्ञ</b> ।     |          |           |         | ર્ર્       |
| ५श्रतिथि-सत्कार।            | **       |           | -       | <b>२</b> २ |
| ६—पितृ-श्राद्ध।             |          | •••       | •••     | <b>२३</b>  |
|                             |          |           |         | •          |
|                             |          |           |         |            |
| चाथ                         | ा अध्य   | ाय ]      |         |            |
| १जीविका ।                   | •••      |           | -       | સ્પૂ       |
| २—गृहस्यों के साधारण        | देशका ।  | •••       | ***     | •          |
| _                           | ગયલ (    | •••       | •••     | २६         |
| ३दिनचर्या ।-                | •••      | • • • ••• | •••     | ३१         |
| ४न खाने येाग्य श्रन्न ।     | •••      | •••       | •••     | इह         |
| ५-विविध दानों का फल         |          |           | •••     | ३७         |
| ६-पापों का फल।              | 4        | •••       | •••     | ३≃         |
| ७-परलोक चिन्ता।             | • - •    | •••       | •••     | ३⊏         |
| =- ध्यान देने योग्य श्रावश् | यक वाते। | •••       | •••     | 3,6        |
| •                           |          |           |         |            |
| पाँचव                       | ाँ अध्य  | [य ]      |         |            |
| १—मौत का कारण।              | •••      | •••       |         | ८१         |
| २—श्रसाद्य पदार्थ ।         | •••      | • • •     | • • • • | કર         |
| ३जीव-हिंसा के दोष।          | • • •    | • • •     | •••     | ઇર         |
| ध-शौच निर्णय !              | • • •    | •••       | •••     | धर         |

#### [ 3 ]

| ∤सी-भर्मा ।                       |            | •••                                    | . 88     |
|-----------------------------------|------------|----------------------------------------|----------|
| ,विधवा सियों के धर्मा।            | ***        | ****                                   | 85       |
| [ छठवाँ अध                        | -<br>याय . | •                                      | •        |
| १वाणप्रस्थ-आश्रम।                 | ***        | ***                                    | ya       |
| २संन्यासाभम।                      | *** ,      | •••                                    | 43       |
| ३कुटीचर संम्यासियों के धर्मा।     | •••        |                                        | ųę.      |
| सातवाँ अर                         | ज्याय      | ]                                      | · ; . ·  |
| १—राजा की भावश्यकता।              | 444        | ••                                     | -,<br>4= |
| १ दराड की भावश्यकता।              | ***        | * * *                                  | 3.4      |
|                                   | • •••      | * ***                                  | , Eo     |
| ४मंत्री की यायग्ता ।              | ***        | ***                                    | ६२       |
| ५दूत या जासूसों की योग्यता।       | •••        | 6<br>***                               | ६२       |
| ६शत्रु से राज्य की रक्षा के उपाय। | •          | ***                                    | ફરૂ      |
| ५राजा का अहाचारी ब्राह्मणों के सा | ाथ बर्ताव  | î î                                    | ६३       |
| युद्धकोत्र में राजा का कर्त्रधा।  | *** (*)    | ****                                   | ફ્ક      |
| ९—साम्राज्य रक्षा के उपाय।        |            |                                        |          |
| ् आठवाँ अध्य                      | ाय ]       | ······································ |          |
| १—साँसारिक मुख्य व्यवाहार।        | ~<br>***   | ***                                    | ξŒ       |
| र—सभा नियम । कि कार्य             |            | ~~<br>~~<br>***                        | કેફ્રે   |
| राज्य-नाश के कारण                 | ***        | ***                                    | .00      |
| ४्न्याय का विधान।                 | • • •      | •••                                    | 98.      |

| ५—साद्ती (गवाह) कैसे     | होने चा       | हिये ?                                  | •••                              | ξQ         |
|--------------------------|---------------|-----------------------------------------|----------------------------------|------------|
| ६—दएड विधान।             | -             |                                         |                                  | •          |
| ७-व्याज की व्यवस्था।     |               | •••                                     | •••                              | ශි         |
| ≖—फुटकल बाते ।           | •••           | ***                                     | •••                              | er.        |
| - 3.5                    | ***           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                  | RÃ         |
|                          |               | ***                                     | ~ · · ·                          |            |
| नि                       | त्रां अध      | याय ]                                   |                                  |            |
| १—स्त्रियों की रज्ञा।    | •••           | • • •                                   | * ***                            | <b>69</b>  |
| २—साधारण प्रजाधर्म।      | •••           | •••                                     | 444                              | 32         |
| ३—विधवा विवाह की वि      | तेन्दा ।      | • • • • • •                             |                                  | 30         |
| ४—त्याज्य स्त्रियाँ।     | •••           | ٠٠٠٠ <u>٠</u>                           | γ~ <b>*=</b> ₽ σ <sup>σ</sup> α, | عود.       |
| ५-विवाह का समय।          | •••           | •••                                     | *** 14                           | ۳o         |
| ६-वटवारा                 | •••           | •••                                     | . ~ •••                          | <b>≅</b> o |
| ७ <u>-</u> जुत्रा        | ***           | • • •                                   | 77° • • •                        | ΞĮ         |
| ⊏—व्राह्मण् महिमा।       | •••           |                                         | r                                | - =국       |
|                          |               | ······                                  | ,                                |            |
| दस                       | वां अ         | ध्याय                                   | ••                               |            |
| १—जन्म से वर्णव्यवस्था   |               | • • • •                                 |                                  | <b>=</b> 8 |
| २अन्य-जातियों के कम      |               |                                         | ***                              | zγ.        |
| ३-चारों वर्णा के संचिप्त |               | •••                                     |                                  | #4         |
| ४आपत् धर्म।              |               |                                         |                                  | <u> </u>   |
| · 211.16 A111.           |               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   | •••                              | <b>~</b> Q |
| ् ग्यार                  | <b>स्ट्रा</b> | )                                       | }                                |            |
| _                        | 641           | जञ्चाप                                  | 7                                |            |
| १दान-विधान               | ***           | ***                                     | •••                              | エエ         |
| २ब्रह्म-बल् ।            | •••           | •••                                     | •••                              | 32         |

#### [ 4 ]

| ३प्रायश्चित और पापों का प | हल् ।       | , <del>.</del> | 80           |
|---------------------------|-------------|----------------|--------------|
| ४-तपस्या का फल।           | •••         | ***            | દર           |
| प्-वेदमाहातम्य ।          | ***         | •••            | <i>६</i> ३   |
|                           | <del></del> |                |              |
| [ बारहवा                  | अध्याय      |                |              |
| १कम्म-याग्य का निर्ण्य।   | •••         | •••            | ક્ષ્ટ        |
| २गुण्-निरूपण्।            | •••         | • • •          | £4           |
| ३गुणों के भेव।            | •••         | •••            | <i>\$</i> \$ |
| ४कम्मानुसार योनि ।        | •••         |                | 29           |
| ५-मुक्ति-पाने के उपाय।    | •••         |                | 25           |
| ६—उर्पसंद्वार।            | •••         | ***            | 33           |

---:0:0:

## संक्षिप्त-मनुस्मति

#### पहिला अध्याय

#### सृष्टि रचना-मकरण

पहिले पहिलं चारों ओर अन्धेरा छाया हुआ था। इसके बाद प्रकाश उत्पन्न हुआ। फिर सनातन परब्रहा स्वयं शरीर धारण कर, प्रकट हुए। उन्हीं ने अपने शरीर से भाँति भाँति की प्रजा रचने की इच्छा से पहिले जल बनाया। उस, जल में शक्ति कपी अपना बीज डाला। इससे सोने की रङ्गत का सूर्य्य की तरह चम चमाता एक अएडा उत्पन्न हुआ। उस अएडे से सब के बाबा ब्रह्मा उत्पन्न हुए।

ब्रह्मा जी ने विश्व की दो भागों में बाँटा। ऊपर के भाग में स्वर्ग आदि लोकों की रचा और नीचे के खएड में पृथिवी बनायी। दोनों खएडों के बीच में आकाश, आठो दिशाएँ सथा समुद्रों की

<sup>ै</sup> पूर्व, पश्चिम, उत्तर, द्विण, चार दिशाएँ और ईशान नेम्रत्य, वायव्य और अग्नि चार विदिशाएँ कहलाती हैं।

रचना की। इसके बाद ब्रह्मा जी ने मन बनाया। मन के बाद महत्तत्व और अहङ्कार की रचना की गयी। फिर उन्होंने इन्द्रियों का रचा। फिर महत्तत्व और अहङ्कार तथा पञ्चतन्मात्रा से, जगत् की रचना की गयी।

फिर देवता, साध्य और ज्यातिष्ठोम आदि यहाँ की सृष्टि की गयी। ब्रह्मा जी ने अग्नि, बायु और सूर्य्य से यहा कार्य्य के लिये क्रम से ऋक, यज्ज और साम नाम के तीन वेदों की रचा। इसके बाद प्रजा बनाने की इच्छा से उन्होंने काल, नक्त्र, ग्रह, नदी, समुद्र, पर्वत, ऊँची नीची पृथिबी, तपस्या, बाक्य, चित्त की प्रसन्नता, काम और कोध की रचना की।

कर्म का विभाग करने के लिये ब्रह्मा जी ने धर्म श्रीर अधर्म बनाया श्रीर रनका आणियों के सुख दुःख का कारण ठहराया। फिर बड़े से बड़े श्रीर छोटे से छोटे प्राणी बनाये। परमेश्वर ने सृष्टि की श्रादि में जिन्हें जिस कर्म में लगाया, वे बारम्बार जन्मने पर भी, वहीं काम करने लगे। श्रधीत हिंसा श्रहिंसा, मृदुता, कूरता, धर्म श्रधम्म, सत्य श्रथवा मिथ्या— जिसका जो गुण परमेश्वर ने प्रथम रचना के समय नियत किया, पीछे से वे ही गुण उस देहधारी प्राणी में श्रपने श्राप उत्पन्न होने लगे।

पृथिवी आदि लोकों की दहती के लिये, परमातमा ने अपने मुख से ब्राह्मण, मुजाओं से चर्ता, उठ से वैश्य और पैर से छद की रचना की। उस प्रभु ने अपने शरीर की दे। भागों में बॉट कर, आधे से पुरुष और आधे से स्त्री उत्पन्न की। फिर उस स्त्री की केल से विराट की उत्पन्न किया। उस विराट नाम के पुरुष

<sup>#</sup>माकाश, वायु, श्रनित, जल, पृथ्वी।

ने तपस्या की। तपस्या कर के जो पुरुष उत्पन्न किया, उसका नाम मनु पड़ा। उन्हीं मनु की कही हुई यह स्मृति है।

मंतु ने पहिले दस महर्षि प्रजापित बनाये। उनके नास हैं—
मरीचि, अत्रि, अतिरा, पुलह, पुलस्त्य, अतु, प्रचेता, वसिष्ठ,
मृगु और नारद। इन दस । महर्षियां ने महातेजस्वी सात मनुओं
की सृष्टि की और जिनकी रचना ब्रह्मा ने नहीं की थी, उनकी
रचना इन्होंने की। महर्षि, राज्ञस, यज्ञ, किञ्चर, पिशाच, गन्धर्व
अप्सरा, असुर, नाग, सर्प, गरुड, पितर, बिजली, बज्ज, बादल,
इन्द्रधनुष, धूमकेतु, अ्रुच, बानर, मस्रुली, सिंह आदि अनेक प्रकार
के पशुपन्नी, बृज्ञ, लता आदि उत्पन्न किये।

जीवधारियों का, सृष्टि के अन्त में, जैसा कर्म था, उनकी उसीके अनुसार, दूसरी सृष्टि के आदि में, रचना की गयी। जीवधारी प्राणियों की सृष्टि तीन प्रकार की है। बथा, १

जीवधारी प्राणियों की सृष्टि तीन प्रकार की है। बधा, १ जरायुज-जो गर्म से उत्पन्न होते हैं। २ अग्रहज-जो अग्रहे से उत्पन्न होते हैं। ३ स्वेदज-जो पसीने से पदा होते हैं। ४ इद्भिद्- जो पृथिवी का फोड़ कर निकलते हैं। हिरन, शेर, कुत्ता, विक्षी, दो पांव-वाले, दान्त-वाले प्राणी, राह्मस, पिशाच, और मनुष्य जरायुज कहलाते हैं। पक्षी, सर्प, घड़ियाल, मञ्जलियाँ, कञ्जूप, मंदक, नेवला आदि अग्रहज कहलाते हैं। मञ्जर, मक्बी, जूँ, खटमल, पत्रक्रे आदि स्वेदज कहे जाते है। वृद्ध आदि उद्भिद्ध कहलाते हैं।

उद्भिद्भी दो प्रकार के होते हैं। एक तो वे जो बीज से पैदा होते हैं। दूसरे वे जो शासा लगाने से उत्पन्न होते हैं। जिनमें फल और फूल लगते हैं और जिनके फल एक जाते हैं, उन्हें "औषध" कहते हैं। जो बिना फूले ही फलते हैं, उन्हें ''वनस्पति" कहते हैं। जिनमें केवल फूल ही हों अथवा केवल फल ही लगते हों—ऐसे चूलों का भी "वनस्पति" कहते हैं।

गुच्छ व लता अनेक प्रकार की हैं। इनमें कोई बीज से और कोई शास्रा से उत्पन्न होती हैं।

ये सब भी अनेक भाँति के असत्कर्मी से जकड़े हुए हैं और रनमें चेतन शक्ति भी मौजूद है। आदिमयों की तरह इनकी भी सुस दुःस मालूम होते हैं।

#### २-काल-विभाग

अद्वारह निमेष की एक काष्ट्रा होती है। तीस काष्ट्राओं की एक कला; तीस कलाओं का एक मुद्दर्त, और तीस मुद्दर्तों का एक दिन रात होता है। सूर्य मनुष्य और देवताओं के दिन रात का विभाग किया करता है। रात प्राणियों के सोने के लिये और दिन काम करने के लिये बनाया गया है।

मनुष्यों का एक महीना पितरों का एक दिन रात होता है। उजेले पास का दिन अंधेरें पास की रात होती हैं। उजेले पास में पितर लोग काम करते हैं और अंधेरे पास में सोते हैं।

मनुष्यों के एक वर्ष में देवताओं का एक दिन रात होता है।
मनुष्यों के छः महीने के। उत्तरायणः और दूसरे छः महीनों के।
दिल्णायनि कहते हैं। उत्तरायण देवताओं का दिन और दिलशायन उनकी रात है।

<sup>ै</sup> शुक्कपत्त । ं कृष्ण पत्त । ‡ जब से दिन बढ़ने लगता है तब से ''उत्तरायण' श्रारम्भ होता है । ई जब से दिन घटने लगता है तब से 'दिन घटने लगता है तब से 'दिन श्रारम्भ होता है ।

मनुष्यों के ३६० वर्षों का एक "दैव-वर्ष" होता है। दैव-वर्ष से चार हज़ार वर्षों का सख्युग होता है। उस युग के पहिले चार सो वर्ष की सन्ध्या और अन्त में चार सो वर्षों का सन्ध्यांश होता है। तीन हज़ार दैव-वर्षों का त्रेता-युग और उसकी तीय सी वर्ष की सन्ध्या और तीन सो वर्ष का सन्ध्यांश होता है। दो हज़ार दैव-वर्षों का द्वापर होता है और द्वापर की सन्ध्या और उसके सन्ध्यांश में दो दो सो दैव-वर्ष होते हैं। किलयुग में एक हज़ार देव-वर्ष होते हैं और एक सो देव-वर्षों की सन्ध्या और एक ही सो देव वर्षों का सन्ध्यांश होता है।

देव-वर्षों के हिसाब से बारह हज़ार वर्ष मनुष्यों के चतुर्यु गों में देवताओं का एक युग होता है। देवताओं के एक हज़ार युगों का ब्रह्मा का एक दिन होता है और इसी हिसाब से उनकी एक रात होती है।

पहिले जो देव-युग का हिसाध बतलाया गया है, उसीके हिसाब से इकहत्तर युगों का एक मन्वन्तर कहलाता है।

#### ३-कम्म-विभाग

युगों के वदलने पर धर्मा भी घटता बढ़ता रहता है। सत्य-युग में तपस्या ही मुख्य धर्मा भाना गया है, त्रेता में ज्ञान की अष्ठ मानते हैं। द्वापर में यज्ञ और कलियुग में केवल दान ही धर्मा है।

परमातमा ने जैसे अपने शरीर से ब्राह्मण, स्त्रिय, वैश्य और शूद्र; चार वर्ण बनाये—वैसे ही चारों वर्णों के कर्मा भी अलग अलग बना दिये।

ं पदना, पढ़ाना, यश करना, यश कराना, दान देना और दानें लेना—ये छः कर्मा ब्राह्मणीं के करने के हैं। धर्जी की रहा करना, दान देना, यश करना, पढ़ना, और भोगों में आशक न होना—ये क्तियों के कर्मी हैं।

पशुश्रों की रक्ता करना, दान देना, यश्च करना, पढ़ना, व्यापार को बढ़ाने के लिये धन लगाना, श्रौर खेतीबारी करना वैश्यों के कर्मा हैं।

छुल छिद्र छोड़ कर ब्राह्मण, स्त्रिय और वैश्य की सेवा करना, शुद्रों का प्रधान कर्म्म है।

#### १-ब्राह्मणों की श्रेष्ठता

पुरुष के पाँच का ऊपरी भाग पवित्र है। फिर उसके बाद नाभि का ऊपरी भाग पवित्र है, उससे भी मुख श्रेष्ठ है।

प्रह्मा के पवित्र मुख से ब्राह्मण उत्पन्न हुए। वे सब वर्णी के पहिले जन्मे और वेदों का सब से प्रथम पढ़ने से—वे सारी सृष्टि के धर्म का अनुशासन करने वाले हुए।

देवताओं श्रौर पितरों के। हव्य कव्य मिले श्रौर उससे सब संसार की रचा हो इसीलिये ब्रह्मा ने तपस्या कर के, पहिले श्रुपने मुख से ब्राह्मण उत्पन्न किये।

स्वर्ग में रहने वाले देवता जिनके मुख से हवन की वस्तुओं को सदा भोजन किया करते हैं; श्राद्धादि में जिन्हें श्रश्न श्रादि भोजन करने से पितृ! गण सन्तुष्ट होते हैं—उन ब्राह्मणों से बढ़ कर, इस पृथिवी पर कौन हो सकता हैं?

उत्पन्न हुए पदार्थीं में, जिनके प्राण हैं, वे श्रेष्ठ हैं। प्राणवाली में वे श्रेष्ठ हैं, जो बुद्धि वाले हैं। बुद्धि वालों में मनुष्य श्रेष्ठ हैं और मनुष्यों में ब्राह्मण श्रेष्ठ हैं।

ब्राह्मणों में विद्वान ब्राह्मण श्रेष्ठ हैं। विद्वानों में शास्त्रों की रीति के ब्राह्मणा करने वाले ब्राह्मण श्रेष्ठ हैं भीर कर्ता व्या करने वालों करने वालों ब्राह्मण श्रेष्ठ है।

तीनों लोकों के बीच सब धन ब्राह्मणी ही का है। ब्राह्मण जो स्नाते, पंहिनते और दान करते हैं-बह पेरायां होने पर भी उनका हो है। क्योंकि ब्राह्मणों ही की कृपा से श्रन्य लोग भोजन पानादि से जीवित हैं।

#### ५-आचार महिमा

श्राचार का पालन करना परम धर्म है। इसलिये श्रात्म-श्रानी श्राह्मण सदा ही श्राचार का पालन करे। श्राचार भ्रष्ट होने से ब्राह्मण वेद का फल भागी नहीं हो सकता।

मुनियों ने आचार से धर्मों की प्राप्ति वेखं कर और आचार की समस्त तपस्या का मूल कारण जान कर और आचार के। कल्याणकारी समस्र कर, धारण किया है।





### दूसरा अध्याय

#### \_

#### १-देश निरूपण

सरस्वती और वृषद्वती नाम की निदयों के बीच वाले देश की पिएडत लोग "ब्रह्मावर्त" कहते हैं । इस देश में बसने वाले चारों वर्ण और सङ्गर जातियों में जो ब्राचार परम्परा से चले ब्राते हैं-उसे ही सदाचार कहते हैं।

कुरुद्धे त्र, मत्स्य, कान्य कुन्ज, और मथुरा की "ब्रह्मर्षि" देश कहते हैं। ब्रह्मर्षि देश, ब्रह्मावर्च देश से घट कर है।

"ब्रह्मावर्रा" और " ब्रह्मर्षि " देशों में उत्पन्न श्रम्रजन्मा ब्राह्मणों से पृथ्वी के सब लोगों के श्रपना श्रपना श्राचार सीखना चाहिये।

उत्तर में हिमालय, दिल्ण में विन्ध्याचल के बीच का स्थान; बिनशन देश के पूर्व और प्रयाग के पश्चिम, में, जो देश हैं; पिएडत लोग उसे "आर्ज्यावर्त" कहते हैं।

जिस देश में काले हिरन विचरते हैं—उसे "यद्यीय" देश कहते हैं।

इन देशों को छोड़ कर, अन्य देशों की परिडत लोग "म्लेच्छ" देश कहते हैं।

यहा पूर्वक अञ्छे देशों में रहना दिजातियों का कर्जव्य है, पर जीविका के लिये वे चाहे ज़िस देश में जा कर, रह सकते हैं।

#### २-वर्ण-धम्म -निरूपगा

विजातियों के संस्कार वैदिक-विधि से करना चाहिये। ये वैदिक कर्मा इस जन्म और पर जन्म में पवित्र करने वाले हैं।

गर्भ समय में गर्भाधान आदि संस्कार, जातकर्म, चूड़ा-करण, और उपनयनादि संस्कारों से द्विजातियों के गर्भ जनित पाप नाश होते हैं।

वीनों वेदें। का पढ़ना, ब्रह्मचर्य व्रत, सन्ध्या सवेरे होम, ब्रह्मचर्य के समय देव ऋषियों का तर्पण, गृहस्थ हो कर सन्तान उत्पन्न करना, ब्रह्मयद्वादि यहाँ का करना-ये सब कर्मा मनुष्य की देह की पवित्र कर, ईश्वर के मिलने के योग्य बनाते हैं।

#### ३-संस्कार

१-बालक जन्मते ही, पहिले उसका नाड़ा कार कर, जात-कर्म्म नाम संस्कार करना उचित है। उस समय अपने अपने गृह्य सूत्रों से बालक के मुख में शहद और घी छोड़ना चाहिये।

२-जन्मे हुए बालक का नामकरण संस्कार इसवें, बारहबें वा उसके बाद जिस दिन, ज्योतिषी पिएडत नज्ञ, लग्न आदि श्रम बतलावे, करना चाहिये।

<sup>#</sup>बाह्यण, चित्रय और वैश्य की ब्रिकाति कहते हैं।

ब्राह्मण का मङ्गल बाचक, चित्रय का बलवाची, वैश्य का धन-वाची और शद्भ का दीनता वाचक नाम रखना चाहिये।

जाह्मण के नाम के अन्त में "शर्मा"; चित्रय के 'वर्मण आदि कोई-रचावाचक उपपद, वैश्य के नाम में " गुप्त " और शब्द के नाम के पीछे "दास" लगाना चाहिये ।

स्त्रियों के नाम ऐसे हीं, जिन्हें उच्चारण करने में कष्ट न हो, अर्थ साफ़ साफ़ मालूम हो जाय, जो मनोहर हों, जो मक़ल वाचक हों, जिनके अन्त में दीर्घ स्वर हो और जिनके पुकारने में आशीर्वाद का बोध हो।

३-चौथे महीने में सूर्य्य का दर्शन कराने के लिये जन्मे हुए वालक की बाहर निकालना चाहिये।

४-छुठें महीने में अन्न-प्राशन (जुठा) संस्कार करना चाहिये।
५-वेद-विधि के पहिले वा तीसरे वर्ष में कुलाचार के अनु-सार द्विजातियों का चूढ़ाकरण (मुगडन) संस्कार करना चाहिये।

६-ब्राह्मण का आठवें; चित्रय का ग्यारहवें और वैश्य का बारहवें वर्ष में, यक्षोपवीत (जनेऊ) संस्कार करना उचित है।

ब्राह्मतेल की कामना रखने वाले ब्राह्मण का पाँचवें, वल की इच्छा वाले चित्रय का छठवें और धनशाली वैश्य का ब्राटवें वर्ष में जनेऊ कर देना चाहिये।

ब्राह्मण का सोलहवें वर्ष तक, चित्रय का बीस वर्ष तक और वैश्य का चौबीस वर्ष तक जनेऊ हो सकता है।

\*जी लोग केवल कर्मा ही से वर्ण-व्यवस्था मानते हैं, उनके लिये नाम-संस्कार बड़े श्रद्धचन का संस्कार है। स्थांकि इस बारह दिन का बालक श्रांगे चहा कर, किस वर्ण के काम करेगा—यह जान लेना सर्वधा श्रसम्भव है। इसलिये जन्म से वर्ण-व्यवस्था माननी पड़ेगी। ब्राह्मण, सत्रिय और वैश्य का यदि इतने समय तक उपनयन संस्कार न किया जाय तो वे भ्रष्ट हो जाते हैं और वे वात्य कह-लाते हैं।

उपनयन संस्कार से हीन, प्रायश्चित्त-रहित वार्त्यों के साथ ब्राह्मण श्रापत्ति पड़ने पर भी किसी तरह का सम्बन्ध न रखे।

#### १-अहमचारियों के कत्त व्य कम्म

ब्राह्मण ब्रह्मचारी के पहिनने के लिये सन के कपड़े और ब्रोहने की काले हिरन का चमड़ा; इत्रिय ब्रह्मचारी के पहिनने के लिये मेदे के रोप के बने उनी कपड़े और ब्रोहने की बकरे का चमड़ा होना चाहिये।

ब्राह्मण की मेखला (करंधनी) नीचे की श्रोर हो, ऊंची न रहे, कोमल हो, तिहरी मूं ज की बनावे। क्रिय की मुर्व्धामयी\* धनुष के रोदे की तरह और वैश्य की सन की बनी हुई, तिगुनी करंधनी होनी चाहिये।

ब्राह्मण का बद्रोपवीत (जनेक) कपास के सूत का, हात्रिय का सन के सूत का, और वैश्य का मेढ़े के राम के सूत का— बनाना चाहिये।

त्राक्षण, वित्रय और वैश्य ब्रह्मचारियों की कम से, वेल अथवा पलाश, बट व खदिर और पील अथवा उदुम्बर का रण्ड रखना चाहिये।

उपनीति ब्रह्मचारी ब्राह्मण पहिले "सवत् " शब्द कह के भीख माँगे। ब्रह्मचारी पहिले माँ बहिन तथा उन हिम्यों से मिला माँगे, जो उसे खूँ छा न लोटा दें।

<sup>#</sup>एक प्रकार की लता होती है।

ब्रह्मचारी भिन्ना ला कर, गुरु के सामने रखे और गुरु से आज्ञा से पूर्व मुख वैठ भोजन करे।

आयु की इच्छा वाले पूर्व मुख, यश चाहने वाले द्विण मुख, धन चाहने वाले पश्चिम मुख, और तत्य की इच्छा रखने वाले उत्तर मुख वैठ कर, भोजन करें।

द्विजाति हाथ पाँव और मुख धो कर, प्रसन्न चित्त हो, भोजन करें। भोजन कर खुकने पर, फिर हाथ पैर मुख धोवें।

अपना जुड़ा अन्न किसी की न देना चाहिये और न जुड़े मुँह कहीं जाना चाहिये। भोजन घीरे घीरे करना चाहिये। अधिक भोजन न करे।

सातवाँ संस्कार केशान्त (मृंडन) संस्कार है। ब्राह्मण का से। लहवें चित्रय का बाइसवें ब्रौर वैश्य का चीवीसवें वर्ष में केशान्त संस्कार करना चाहिये।

स्त्रियों की देह-शुद्धि के लिये उपनयन की छोड़ सभी संस्कार यथा समय करने चाहिये। पर स्त्रियों के संस्कार अमंत्रक होने चाहिये। विवाह-संस्कार ही स्त्रियों का वैदिक उपनयन संस्कार है।

शिष्य का उपनयन संस्कार करा कर. गुरु की चाहिये कि शिष्य की पहिले शुद्धि, श्राचार, श्रातःकाल और सायंकाल सन्धाबन्दन श्रीर हचन करने की विधि सिखावे।

शिष्य की चाहिये कि पढ़ना आरम्भ करते समय और समाप्त करते समय गुरु के पाँच छुए। गुरु के चरण दोनों हाथों से छुए। दिहने हाथ से दिहने पैर की और वार्ये हाथ से बायें पैर की छूना चाहिये।

#### थ्-गायत्री जप माहातम्य

जो द्विज प्रण्व अर्थात् "श्रों" या व्याह्रतियुक्त (भूभुं वः स्वः) गायत्री की-दोनों सन्ध्या में जपता है-उसे वेद के सारे पुण्य मिलते हैं। जो द्विज सन्ध्या के सिवाय अन्य समय भी प्रतिदिन प्रण्व, व्याहृति श्रोर गायत्री एक हज़ार बार जपता है, वह बड़े पापों से इस तरह छूट जाता है, जैसे साँप केचुलो से। त्रिपदा गायत्री ही ब्रह्म से मिलने का एक मात्र उपाय है।

जो आत्मस छोड़ कर, तीन वर्ष तक नित्य प्रण्य और व्या-इति सहित गायश्री जपता है, वह परब्रह्म का पाता है। गायश्री से बढ़ कर और मंत्र नहीं है।

#### ६-एकादश इन्द्रिय वर्णन

१२३४५ ५२३ ४५६ ३ ४ कान आँखा, नाक जीभ, खाला; गुदा, मुश्रेन्द्रिय, हाथ, पैर प्र और वाखी—रनको दस इन्द्रिय कहते हैं। रनमें पहिली पाँच "क्षानेन्द्रि" और पिछली पाँच इन्द्रियों की 'कर्मोन्द्रिय" कहते हैं।

ये वशों इन्द्रियाँ ग्यारहवीं इन्द्रिय मन के हाथ, में हैं। मन की वश में करने ही से मनुष्य "जितेन्द्रिय" कहलाने लगता है।

#### ७-सन्ध्या-विधान

सबेरे की सन्ध्या कर के, सूर्ध्य निकलने तक एक स्थान में खड़ा रह कर के, गायश्री जप करें और सन्ध्या के समय तारा-गण निकलने तक आसन पर बैठ कर अप करें।

मातःकाल खड़े हो कर, जप करने से रात्रि के किये हुए पाप नष्ट होते हैं और सार्यकाल के समय बैठ कर, जप करने से दिन के किये हुए पाप छूट जाते हैं।

परन्तु जो द्विज सवेरे श्रीर सन्ध्या समय जप श्रादि नहीं करता, उसे शद्र की तरह जाति से वाहर निकाल देना चाहिये।

जो पुरुष शुद्ध भाव से, इन्द्रियों की जीत कर, विधि-पूर्वक पक वर्ष तक जप करता है, उसे दूध, दही, घी और शहद का टोटा नहीं रहता। सदाचार युक्त ब्राह्मण यदि पूरा शास्त्रक्ष न हो कर, केवल गायत्री मात्र जपे-तो भी वह साननीय है। परन्तु तीनों वेदों का जानने वाला भी अगर दुराचारी, कुधान्य साने वाला और निषद्ध वस्तुओं का वेचने वाला हो, तो वह मानने योग्य नहीं है।

#### ५-विद्यादान के पता।

गुरु का पुत्रः सेवा टहल करने वाला, ज्ञानी, धार्मिक.

पू १० ६ ६ १०

शुचि, श्रपना सम्बन्धी, पढ़ाने के योग्य, धनदाता, साधुश्रीर पुत्र

—ये दस धर्मा से पढ़ाये जाने के योग्य हैं।

जीवन निर्वाह का श्रन्य उपाय न रहने पर भी, श्रध्यापक
विद्या सहित मर जाय, पर कुपात्र की विद्या न पढ़ावे।

#### र-सदाचार

बिना पूँछे बात न करनी चाहिये और जो नियम-विरुद्ध प्रश्न करे-उसे उत्तर भी न देना चाहिये। बुद्धिमानः श्रगर कहीं बेह्रदों में जा फैंसे, तो वह श्रनजान सा बन जाय। जब शिष्य पहना आरम्भ करे, तब गुरु उसे ''अरे अब पाठ आरम्भ करो "—कह के पढ़ावे। इसी तरह पाठ समाप्त होने पर गुरु कहे—''इस स्थान पर आज पाठ रहा।

वेद पढ़ने के आरम्म और अन्त में बाह्यण 'आं" का उच्चा-रण करे। यदि आरम्म में प्रणव न कहा जाय तो पढ़ा हुआ नष्ट हो जाता है और अन्त में न कहने से सब पढ़ना मूल जाता हैं। विद्या और अवस्था में बड़े लोगों की शय्था व उनके बैठने के आसन पर, कभी न बैठना चाहिये। अपने से विद्या तथा अवस्था में बड़ों के आने पर उठ कर, उन्हें प्रणाम करना चाहिये। जो मनुष्य सदा बड़ों की सेवा करता और उनका नमस्कार करता है-उसकी आयुं, विद्या, यश और वल की बढ़ती होती है। श्रेष्ठ लोगों का प्रणाम करते समय कहे—" में अमुक आपकी प्रणाम करता हुँ" प्रणाम करने के बाद जो कुछ कहना हो कहना चाहिये। प्रणाम करने पर ब्राह्मण कहे—"अमुक आयुष्मान् हो"। जो ब्राह्मण आश्रीर्वाद देना नहीं जानता, विद्यानों की

चाहिये उसे प्रणाम न करे। उसे शूद्र समान मार्ने।

मेंट होने पर प्रणाम के बाद छोटे व बराबर श्रवस्था वाले
बाह्यण का कुशल, चित्रय का महल, वैश्य का स्रेम और शूद्र की
श्रारोग्यता के समाचार पूँछनी चाहिये।

<sup>\*</sup> साट, चारपाई।

रेशिक अनुसार प्रणाम करने की यही शाकोक विधि है। "नमस्ते महाशय।" अथवा "जे सम जी की " या "जे श्री रूप्ण की"—ये सब आधुनिक प्रथाएँ हैं? इन प्रधायों से प्रणाम करने वाले में और जिसकी प्रणाम किया जाता है, उसमें, छुटाई बढ़ाई का अन्तर मिट जाता है। छुटाई बढ़ाई का भेव-मिट जाने ही से समाज-विसव इपस्थित होता है।

पर स्त्री अथवा जिन स्त्रियों के साथ रक्त सम्बन्ध नहीं है

— उन्हें "भवात " " सुभगे " अथवा " भिगनी " कह कर पुकारना चाहिये। मामा, चाचा, ससुर, पुरोहित, अथवा अन्य कोई
गुरुजन यदि अपने से अवस्था में छोटे भी हो, तौभी उनके आने
पर, उठ कर कहे—" अमुक हूँ। " मौसी, मामी, फूफी, और
सास-इन्हें गुरुआनी की भाँति, पाँव छू कर प्रणाम करे। अवसा
में बड़ी भौजाई के पाँव छू कर, निस्य प्रणाम करना चाहिये और
विदेश से लौटने पर माता, सास आदि के पाँव छूने चाहिये।

ब्राह्मण यदि दस वर्ष का हो और सत्रिय सौ वर्ष का हो—तो भी उन दोनों के बीच पिता पुत्र जैसा व्यवहार होना चाहिये। श्रर्थात् ब्राह्मण के। सत्रिय अपना पिता समक्ष कर; उसका सम्मान करे।

रथ, बोभ ढोने वाले, क्षियाँ, गुरु के घर से लौटे हुए ब्राह्मण, राजा, दुल्हा—इन सब के जाने के लिये मार्ग छोड़ कर' हट जाना चाहिये।

#### १०-परिभाषा प्रकरण

जो आक्षण जीविका के लिये वेद का एक अंश अथवा वेदाक पढ़ाते हैं, उन्हें "उपाध्याय" कहते हैं और जो ब्राह्मण यहोपवीत करा कर, शिष्य की सम्पूर्ण वेद पढ़ाता है उसे " आचार्य " कहते हैं। जो नामकरण आदि संस्कारों के। कराता है अथवा जो ब्राह्मण अन्न दान से पाले, उसे " गुरु " कहते हैं। जो विधिपूर्वक यह कराता है, उसे " श्वात्विक्" कहते हैं जो ब्राह्मण

सत्यरूपी वेद मंत्रों से दोनों कान पवित्र करते हैं, यथार्थ में वे ही माता पिता हैं। उनसे कभी द्रोह न करना चाहिये।

दस उपाध्यायों से एक आचार्य्य का गौरव अधिक है; एक सी आचार्यों से संस्कारादि करने वाले पिता का गौरव अधिक है और जन्म-दाता हज़ार पिताओं से भी भाता का पद बड़ा है।

जो वेद पढ़ कर, सचमुच ब्राह्मण बनते हैं—वे ही ब्राह्मण हैं।
ऐसा ब्राह्मण बालक होने पर भी अर्म से बुढ़ों के लिये भी पिता की तरह माननीय है। श्रक्षिरा के पुत्र बालक होने पर भी पूर्ण विद्वान थे। इसी से वे अपने पिता तथा श्रपने से श्रवस्था में बड़े बुढ़ों की पढ़ाते थे। उन्होंने उन्हें शिष्य मान कर, "पुत्रक" शब्द से पुकारा था। अपने से श्रवस्था में छोटों द्वारा, श्रपने की पुत्र कह कर, पुकारे जाने पर, वे कुद्ध हुए थे और देवताओं से "पुत्रक" का अर्थ पूँछा था। इस पर देवताओं ने सहमत हो कर, कहा था कि बालक ने जो कहा है वह श्रव्यचित नहीं है। क्योंकि श्रनजान लोग बुढ़े होने पर भी बालक ही हैं और बान का उपदेश देने बाला बालक भी, पिता के समान पूज्य है।

ऋषियों का मत है कि अवस्था में बड़ा; बड़ा नहीं है। सफेद बाल होने से भी वड़प्पन नहीं होता और न अधिक धन होने ही से बड़प्पन समभा जाता है। नाते में बड़े होने से भी वड़ाई नहीं होती। बड़ा वही है जो वेद का जानने वाला है और जो उसके बतलाये हुए मार्ग पर चलता है।

शानवान होने से आहारा, बलवान होने से सत्रिय, धन धान्य युक्त होने से वैश्य, और अवस्था में बड़ा होने से शुद्ध, बहा समका जाता है। सिर के बाल-पक्रने से आदमी बूढ़ा नहीं कहलाता। परन्तु जो लोग युवा हो कर भी विद्वान होते हैं, देवता लोग उन्हें ही बड़ा बूढ़ा समभते हैं।

जैसे काठ के बने हाथी और चमड़े के नक़ली हिर्न होते हैं, वैसे ही वेद-हीन ब्राह्मण हैं।

## ११-शिष्य के कर्त्तह्य

शिष्य की चाहिये कि गुरु की शय्या और उनके आसन से अपना आसन सदा नीचा रखे। गुरु के सामने शिष्य की हाथ पर फैला कर, न बैठना चाहिये। शिष्य की गुरु का न तो नाम लेना चाहिये और न उनके बोलने अथवा चलने आदि का अनु-करण (नकल) करना चाहिये। जहाँ गुरु की निन्दा होती हो, वहाँ शिष्य को न बैठना चाहिये। गुरु की बुराई और निन्दा करने से शिष्य की गधे और कुन्ते की योनि मिलती हैं।

बैल, घोड़े और ऊँट की सवारी पर, घर की छत पर, चटाई पर और लकड़ी पत्थर की चौकी पर और नाव पर, गुरु के पास शिष्य बैठ सकता है।

सुर्थ्य के उद्य होने पर, यदि ब्रह्मचारी सोता रहे, या अन जाने सोते रहते सूर्थ्य अस्त हो जाय, तो उसे एक दिन उपवास करके गायत्री का जप करना चाहिये।

विद्या-इता- आचार्य सांचात् ब्रह्म की मृचि है, जन्म-दाता पिता ब्रह्म और गर्भ-धारिणी माता सांचात् पृथिवी की मृचि हैं इसिलये इनसे दुःख मिलने पर भी--कभी इनकी अवमानना न करनी चाहिये।

सन्तान के जन्म समय में और उसके पालन पोषण में माता पिता जो क्रेश सहते हैं पुत्र एक सी वर्ष में भी उसका पल्टा नहीं खुका, सकता।

जो माता विता और गुरु का आदर करता है—उसे सब धर्मों के पालन का फल मिल जाता है और जो इन तीनों का अनाइर करता है, उसके सब धर्मा कर्मा ध्यर्थ होते हैं। इसिलिये इन तीनों की मन लगाकर सेवा करनी चाहिये। शिष्य का परम धर्म यही है कि वह माता पिता और गुरु की सेवा करे और धर्म चाहे उससे सधे या न सधे—कुछ चिन्ता नहीं, पर माता पिता और गुरु की सेवा में कभी कमी न होनी चाहिये।

स्ती, रतः विद्या, धर्मि पवित्रता, हितवाका और शिल्प-कला आदि अपने से हीन वर्ण वाले से भी ले लेने में हानि नहीं है।

शिष्य का कर्त्तव्य है कि वह सेतं, सोना, गी, बोड़े, जुन, जुता, ग्रासन, धान्य, शाक और वस्तादि भेट कर के, गुरुं की सदा प्रसन्न रसे।





# तीसरा अध्याय

# १-गृहस्थास्त्रम

बर्ष तक रह कर, या जितने दिनों में तीनों वेदों का सारा अर्थ जान सके, उतने दिनों लो गुरु-गृह में रहे।

इस-तरह जब वेदों का पूरा झान हो जाय, तब ब्रह्मचारी गृहस्थ-श्राश्रम में श्रावे श्रीर गुरु की श्राज्ञा ले कर, श्रपनी जाति की कन्या के साथ विवाह करे।

# २-विवाह याग्य कुल और कन्या

जातिकम्मादि-संस्कारों रहित, या जिस कुल में सदा कन्या ही उत्पन्न हुई हों, या जिस कुल के लोग वेद न पढ़ते हों, या जिस कुल में कोई राजयदमा, मिरगी, कोढ़ श्रादि महारोगों से पीड़ित हो—ऐसे कुलों की कन्या के साथ विवाह न करना चाहिये।

जिस कन्या के छः श्रङ्गुली हों, जो सवा बीमार रहती हो,

जिसके शरीर पर रोएँ बिल्कुल न हों, या जिसके बहुत रोएँ हों, जो बहुत बकबक करती हो और जिसकी आँखें पीली हों, पेसी कन्या के साथ कभी विवाह न करे।

नक्षत्र, वृक्ष, नदी, म्लेड्ख, पर्वत, पक्षी और सर्प नाम वाली, या जिसके नाम के पीछे दासी लगा हो-या जिसका नाम भया-नक हो-ऐसी कन्या के साथ विवाह न करे।

#### ३-विवाहों के नाम

विवाह ग्राठ प्रकार के होते हैं। उनके नाम ये हैं १-ग्रह्मा, १-देव, ३-ग्रार्थ, ४-प्राजापत्य, ५-ग्रासुर, ६-ग्रान्धर्व, ७-राह्मस, ग्रीर द्र-पेशाच। ब्राह्मण के लिये ब्राह्म, देव, ग्रार्थ और प्राजा-पत्य-ये चार प्रकार ही के विवाह उत्तम हैं। राह्मस विवाह सब विवाहों से बुरा है।

धन के लालच में पड़ कर, जो माता या पिता अपनी कन्या वेचता है-उसे गी मारे का पाप लगता है।

अधिक मलाई के चाहने वाले पिता, माता, पति और देवर की चाहिये कि शियों की, साने पीने और गहने कपड़े की कभी तहीं न होने दें।

जिस कुल में कियों का सत्कार होता, वहाँ देवता प्रसन्न रहते हैं और जिस कुल में कियों को शोक, सन्ताप होता है; वहाँ सब किये हुए अच्छे काम निष्फल होते हैं। जिस घर में सियाँ दुःच पाती हैं उस घर का तुरन्त नाश होता है। जिस घर में कियाँ सुची रहती हैं, उस घर की सदा बढ़ती होती है।

#### 8-पंचमहायज्ञ

गृहस्थों के घरों में पाँच जगह नित्य जीव-हिंसा हुआ करती है। अर्थात् चूल्हा, चक्की, उसली, जल के कलसों से और बुहारी से अनेक छोटे छोटे कीड़े मरते हैं। हिंसा करना वड़ा पाप है। इससे छुटकारा पाने के लिये महर्पियों ने पाँच महायह करने की आज्ञा दी है।

वे पाँच यश ये हैं—१ ब्राह्म-यश (श्रयांत् पढ़ना पढ़ाना) २ पितृ-यश (श्रम जल श्रादि से पितरों का श्राद्ध तर्पण करना) ३ देव-यश (श्रयांत् होम श्रादि करना) ४ भूत यश (श्रयांत् पशु पित्यां को श्रम जल देना) श्रीर ५ मनुष्य-यश (श्रयांत् श्रति-यियों की सेवा करना)।

जो गृहस्य इन पाँचों यक्षों के। नहीं करता, वह जीता हुआ भी मरे के बरावर है।

गुरु को विधि पूर्वक गोदान करने से ब्रह्मचारी की जो पुग्य होता है, गृहस्थों की, भिचारी की भीख देने से वहीं फल मिलता है।

दान किसी वस्तु का वधों न हो—वेदाध्ययन अथवा आनादि कमीं से रहित निस्तेज बाह्यण का कभी न हेना चाहिये।

# ५-अतिथ सत्कार

गृहस्थ को चाहिये कि घर पर श्रीये हुए अतिथि का सत्कार करे। गृहस्थ चाहे कैसे कर्म्भ धर्म से रहता हो, पर यदि उसके घर पर श्राया हुश्रा श्रातिथ ब्राह्मण, विमुख (ख़ाली) लचा जाय और उसका यथा-विधि आदर सत्कार न हो, तो वह उस गृहस्थ के सारे पुरायों के हर कर चला जाता है।

अत्यन्त धन-होन होने पर्भी सोने के लिये चटाई, बैठने की जगह, पाँच धोने के लिये जल और भीठी बातों से, घर पर आये हुए अतिथि का सज्जन सत्कार करते हैं।

पराये अन्न के साने से जो पाप लगता है-उसे न जान कर —जो अतिथि-सत्कार पाने के लोभ में फँस कर, गाँवों गाँवों घूमता फिरता है; वह मर कर, अगले जन्म में अन्न-दाता का पशु होता है।

ब्राह्मण के घर पर आये हुए, त्रिय वैश्य और ,शुद्र अतिथि नहीं कहलाते और न भाई बन्धु और गुरु अतिथि कहलाते हैं।

नवीन विवाहिता स्त्री, पतोहू, लड़की, वालक, रोगी और गर्भवतो स्त्री को श्रितिथ के पहिले भोजन करा देने चाहिये। जो मूर्स रन्हें बिना खिलाये पहिले स्वयं भोजन कर लेता है, मरने पर उसके श्ररीर का सियार और कुत्ते खाते हैं।

# ६-पित्र-स्राहु

अधिक से अधिक देव कार्य में दो और पितृ कार्य्य में तीन ब्राह्मणों के। भोजन कराना चाहिये।

प्रति श्रमावस की पितरों का आद करना चाहिये। जो सदैव श्रमावश की पितरों का आद करते हैं—उन्हें सदा धन धान्य श्रादि सम्पत्तियाँ मिला करती हैं।

देध और पितृ कर्मी में वेद जानने घाले एक ही ब्राह्मण को भोजन कराना अच्छा है क्योंकि वेद न जानने वाले सी ब्राह्मणों को भोजन कराने से कुछ भी फल नहीं होता।

स्नान के बाद जब दिजाति, पितरों का तर्पण करते हैं तब वे उसी से पितृ-यश्न का पूरा फल पाते हैं।





# चोथा अध्याय

#### १-जीविका

हिजों की चाहिये कि अपनी आयु के चार हिस्से करें।
अर्थात् यदि मजुष्य की १०० वर्ष की आयु मानी जाय तो
पक्चीस पञ्चीस वर्ष के चार हिस्से करें पहिले पश्चीस वर्षों में
गुरु के घर में रह कर विद्या पढ़ें। दूसरे हिस्से में विद्याह कर
के गृहस्थी करें।

गृहस्थ की चाहिये कि वह अपना जीवन इस तरह बितावे कि उससे भागी मान की सुख मिले।

गृहस्य की धनवान होने की आशा और प्रयक्त कभी न करना चाहिये। गृहस्थी का काम न रुके और शरीर की बहुत कच्ट न मिले-यह सोच कर ही आमदनी का द्वार दृढ़ना चाहिये।

भृत\* और अमृत† मृत‡ और प्रमृत§ से

\*पृथिवी में पड़े इप दानों का बीन कर लाने के। ' ऋत " कहते हैं।

ंबिना माँगे जो कुछ मिल जाय उसे ''अमृत' वृत्ति कहते हैं। ‡भीक माँगना '' मृत " वृत्ति कहताती है। \$स्रेतीबारी करना ''अमृत " वृत्ति कहताती है। सत्यानृत से जीविका निभा ले, पर कुत्ते + की बृत्ति से कभी शरीर के। न पाले। अल्प-पराक्रमी गृहस्थों की जीविका के लिये, भूठ, हगहारी, चापलूसी, अपनी प्रशंसा कर मालिक को प्रसन्न कर के अथवा बनावटी वार्ता से स्वामी को प्रसन्न कर के, जीविका न चलानी चाहिये। धन पैदा करने में सदा छल और कपट के। छोड़ देना चाहिये।

सुख चाहने वाले की सदा सन्तेषि रम्नना चाहिये। क्योंकि सन्तेष भी सुखका मूल है और तृष्णा ही अनीष्ठों की जड़ है।

द्विजों को चाहिये कि निरालसी वन कर, अपने अपने वर्ण के अनुसार धर्मा कर्म करें। अपने शक्ति के अनुसार धर्मा कर्म करने से द्विजों का परमगति (मोल) मिलंती है।

# २ गृहस्थों के साधारण नियम

गुहें स्थों की चाहियें की संसार में वर्ताव करतें समय अपनी श्रवस्था, पासकी पूजी, श्रपनी विद्या और श्रपने वंश की मञ्चीदा पर संदा ध्यान रखें।

उनको ऐसी पुस्तके पढ़नी चाहियें, जिनसे उनकी बुद्धि बढ़ें, धन कमाने की युक्तियाँ मालूम हो और जिनके पढ़ने से कान बढ़े। प्रातःकाल और सीयकाल में नित्य हवन करना चाहिये और रुप्ण-पद्म पूरा होने पर अमावस की "दर्श" और शुक्क-पद्म के अन्त में पूर्णिमा की "पौर्णमांस " यह करें।

श्रपने वित्तानुसार श्रतिथि का सत्कार अवश्य करना

<sup>°</sup>व्यापार का नाम " सत्यानृत " है।

<sup>+</sup>नौकरी करनां "श्ववृत्ति" श्रधीत् 'कुता वन कर रहना' कहलाता है।

चाहिये। अगर अतिथ का आसन, जस भोजनादि से संकार न किया जाय ते। फिर उस घर में कोई अतिथि नहीं जाता ।

परम्तु वेद-विरुद्ध मार्ग पर चलने वाले धुरे काम करने वाले, मूर्ख, पाखराडी, वेद विरुद्ध तर्क (दलील) करने वाले और बगुक्षा भगतों का कभी बचन से भी सत्कार न करे हैं हैं

जो लोग स्वयं रसोई नहीं बनाते — उन लोगों की गृहस्य अपनी शक्ति के अनुसार अस आदि दें। अपने घरवालों की क्रेश न हो, इसलिये उनके भोजन के येग्य अर्झ छोड़ करें — वचा हुआ सब अन्न आणियों की बाँट दें।

अगते हुए और डूबते हुये सुर्ध्य की कभी न देखे। प्रह्णा पड़ने पर, जल में सुर्ध्य की परछाई और जब सुर्ध्य बीच आकाश में आवें, तब उन्हें न देखना चाहिये।

बछड़ा बाँघने की रसंसी की न लाँघे। जल बरसने के समय

मिटों का ढेर, गऊ, मन्दिर, ब्राह्मण, घी, शहद, चौराहा और बहें बड़े पेड़ों का बहिनी और रख के चलना चाहिये।

पक कपड़ा पहिन कर, कभी न भोजन करे। रास्ते में, गौ-शाला में, राख के ऊपर, जाते हुए खेत में, पानी में, चिता पर, पहाड़ पर, पुराने देव मन्दिर में और साँप की बाँबी में पेशाव न करे और पाख़ाना न फिरे। जिलते चलते खंडे हो कर, नदी के किनारे, पहाड़ की चोटी पर भी मल-मूत्र न त्यारो। जिथर वायु वेग से चेल रहा हो, उधर को मुँह कर के, जल आग, ब्राह्मण, सूर्य्य और गौओं के। देखता हुआ मल-मूत्र न त्यारो।

कांड, लोहा, पसे, व तिनकों से जमीन ढक कर, कपड़ा ओड़ कर, सिर नीचा कर के और खुपचाप येठ कर, मल-मूत्र त्यांगे। सुवह शाम उत्तर की ओर, रात में दिव्या की ओर मुझ कर के मल मूत्र त्यागे।

छाया में, श्रंधेरे में, दिन में या रात में, प्राणों का भय होते पर, इच्छा पूर्वक जैसा उचित समसे—उस श्रोर मुँह कर के, मल मूत्र परित्याग करे।

श्रित, सूर्य्य, चन्द्रमा, जल, ब्राह्मण, गौ श्रौर वायु के सामने बैठ कर, मल-मूत्र त्याग करने से बुद्धि विगड़ती है।

श्रित को मुँह से न फूँके। उसमें श्रपवित्र घस्तु न डाले। पैरों से न तापे। नक्की स्त्री को न देखे। सोते हुए लोगों की खाट के नीचे श्राग न रखे। श्राग को नाँघे भी नहीं श्रीर वैसा कोई काम न करे जिससे किसी को दुःख हो।

दोनों सन्ध्याश्रों के मिलने पर, (सुबह शाम) भोजन न करे।
शूमें नहीं श्रीर एस समय सोवे नहीं। भूमि में लकीरें न खींचे।
पहिनी हुई मालाको श्राप न उतारे। जल में हगे मृते नहीं श्रीर
न उसमें शूके। मल मूत्र से सने कपड़े जल में श्रयवा नदी में
डाल कर न धोवे। खून श्रीर विष भी पानी में न मिलावे।

सूने मकान में अकेला न सोवे, अपने से वड़ों की सोते हुए कभी न जगावे और विना वुलाये किसी यझ-स्थान में न जाय।

अग्नि-स्थान, गोशाला, ब्राह्मणों के समीप और वेद पढ़ने के समय अँगोछे से दहिना हाथ बाहर रखे।

गऊ के बच्चे की जल वा दूध पीते न रोके अथवा उसकी जल वा दूध पीते हुए देख कर, किसीसे न कहे। आकाश में इन्द्र- धनुष देख कर, किसी की न दिखावे।

जिस गाँव में श्रिधिक विधम्मी व बीमार रहते हों—उस गाँव में न रहे। श्रकेला रास्ता न चले श्रीर बहुत दिनों तक पहाड़ पर न रहे। शुद्र और अधिर्मियों के वेश में न बसे। जिन बस्तुओं की चिकनाई आदि सार भाग निकाल लिया गया हो-उन्हें न खाय।

जिसका कुछ फल न हो ऐसा व्यर्थ काम न करे। अञ्जली (चुरुआ) से पानी न पीवे। जाँघ पर रख कर, कोई वस्तु न खाय: बेमतलब यक बक न करे।

शास्त्र-विरुद्ध नाचना, गाना और बाज़ा बजाना छोड़ दे। ताली बजाना और वाँत कटकटाना मना है। आनन्द में फूल कर, गधे आदि की तरह न बोलना चाहिये।

काँसे के बर्तन से कभी पैर न छुतावे। फूटे बर्तन में कभी भोजन न करे और जिस बर्तन में खाने से जी बिगड़ता हो उस में भी न खाना चाहिये। दूसरों का पहिना जूता, कपड़ा, जनेऊ, गहना, माला और कमगड़ल कभी न बसे

कोधी, भूखे प्यासे, रोगी, टूटे सींगवाले, काँने, फटे टूटे खुर वाले और जिनके पूँछ न हो ऐसे हाथी घोड़े अथवा वैल की सवारी पर न सवार हो।

सीधे, तेज़ दौड़ने वाले, श्रुभ लज्ञण वाले, श्रीर सुन्दर रक्ष वाले, घोड़ों पर सवार होना चाहिये, पर उनकी बार बार कोड़े न मारना चाहिये।

ं उगते हुए सूर्य्य की धूप और चिता के धुएँ से सदा बचना चाहिये। फटे आसन पर न बैठे। अपने आप नस और रुओं की. न काटे और न बाँतों हो से नासून काटे।

ें डेले का तोड़ने वाला, नहीं से तिनकी की काटने वाला, नहीं की चवाने वाला और स्पर्ध काम करने वाला मनुष्य, तुरन्त नष्ट हो जाता है। सौगन्द खा कर बात न कहे, गले की माला कपड़ों के ऊपर न पहिने और गौ की पीठ पर कभी सवार न हो।

छालदीवारी से घिरे गाँव में अथवा घर में दर्वाज़े की छोड़ कर, उसे नाँघ कर, कभी भीतर न जाय। रात में पेड़ तले न रहे और न रात में उसके नीचे हो कर निकले।

कभी जुआ न खेले। पहिना हुआ जुता हाथ में ले कर न चले। खाउ पर बैठ कर न खाय। हथेली में अन्न रख कर, या आसन पर अन्न रख कर, न खाना चाहिये।

रात में केवल तिल का भोजन न करे। नङ्गा न सोवे। जुडे मुँह कहीं न जाना चाहिये।

पैर धेकर मोजन करे, पर गीले पैर सोवे नहीं। पैर धेकर भोजन करने से आयु बढ़ती है।

अनदेखे किले में न जाय। मल और मूत्र की न देखे और नदी में तैरे नहीं।

जिस आदमी की बहुत दिनों लों जीने की इच्छा हो, वह आदमी, बाल, हड़ी, राख, खपरों के दुकड़ों, कपास की मींग और भूसे के देर पर न चढ़े।

जाति से पतित, चाएडाल, निषाद, श्रद्धों से उत्पन्न पुक्कस,
मूर्ख, धन से मतवाले, धाबी आदि नीच जाति और नीच काम
करने वाले के साथ, थोड़ी देर के लिये भी एक छतरी के नीचे
न रहे।

शद्ध की सौकिक बातों का उपदेश न दे। उसे होम का बचा माग न दे और उसे धर्मा का उपदेश भी न दे। सेवक के सिवा दूसरों की अपना जूठा न दे। शद्भों के। किसी तरह के व्रत आदि करने की आहा न दे। जो व्राह्मण शद्ध के। धर्मोपदेश करता वा वत करने की आजा देता है। वह श्रुद्ध सहित असंवत नाम

नरक में दूबता है।

वोनों हाथों से या दोनों हाथ मिला कर, अपना सिर न खुजलावे। जूठे हाथों से सिर न छूना चाहिये। बिना सिर पर पानी
डाले नहाना मना है। चोटी पकड़ कर, किसी को न मारना
चाहिये और सिर में तेल लगा कर, उने हाथों से और कोई
अक्र न छुये।

सत्रिय के सिंघा दूसरे किसी का दान न ले। कसाई , तेली, कलवार तथा जो लोग वेश्या की आमदनी से जीविका निमाते हैं-ऐसे लोगों का दान न लेना चाहिये।

### ३-दिन-चरयां

दो घड़ी तड़के उठ कर. घर्मा और अर्थ का विचार करे। धर्मार्थ का मूल शरीर की रक्षा है। शरीर रक्षा का विचार मनुष्यों को सदेव रखना चाहिये। फिर वेद के तत्वार्थ को विचारे।

फिर बठ कर, मल-सूत्र त्यागे। स्नान कर के पवित्र हो जाया तब देर लो सन्ध्या पूजन करता रहे। फिर सन्ध्या होने पर गायत्री का जप करे। देर तक सन्ध्या करने ही से ऋषियों की बड़ी आयु, बुद्धि, यश, की ति होती थी और ब्रह्म-तेज बढ़ता था। सावन के महीने की पौर्णमासी से उपांकर्म आरम्म करना चाहिये।

<sup>\*</sup> आवार्य की उपासना के लिये जो होमादि किया जाता है उसे 'उपाकर्मा' कहते हैं।

अस्पष्ट माव से वेद पाठ न करे। श्रुद्धों के पास वेद न पहें। मोजन कर के, वीमार होने पर और आंधी रात का बंदुत कपंड़े पहिन कर और गहरे पानी वाले तालाब में, स्तान न करेंना चाहिये।

देवताओं की प्रतिमाक्ष पित्रादि, गुरु-जन, राजा, स्नातकः गृहस्थ, श्राचार्थ्य, उपनेता, श्रोर किपला गौ की परछाई के। व नाँधना चिह्ये।

दिन दोपहर को, आधी रात की, आद में, माँस सा कर, सबरे और सन्ध्या की चौराहों पर बहुत देर तक न रहना चाहिये।

श्रपने वैरी श्रीर उस वैरी के सहायकों की, श्रधमीं, चार श्रीर स्त्रियों की, न तो सेवा करे श्रीर न उनके साथ मेल रसे। दूसरी स्त्री के साथ खोटा काम करने से, मनुष्यों की श्राय का नाश होता है।

बहुत बढ़ने पर भी, इत्रिय, साँप और वेद जानने वाले ब्राह्मण की असमर्थ समस्र कर, कभी इनका अपमान न करे। क्योंकि ये तीनों अपमान करने वाले का नाश कर देते हैं।

ं श्रार चेष्टा करने पर भी-धन न मिले, तो श्रपने की श्रभागा कह कर, श्रपना भी श्रपमान न करे। मरने तक धन कमाने का यह्न करे। धन को दुर्लभ समस उसके पाने की चेष्टा की कभी न छोड़े।

<sup>#</sup> इससे सिंद होता है कि जिस समय यह स्मृति वनी थी, उस समय इस देश में मृति-पूजा विद्यमान थी।

मनुष्यों को चाहिये कि वे सच और मीठे बचन बोलें। पर सच बोलने से किसी को बुरा लगे, तो ऐसे केडुवे सत्य बंचन भी न कहने चाहिये। ऐसे अवसर पर. चुंप हो जानी चाहिये।

पर भूठ बोलने से यदि कोई प्रसन्न भी होता हो, तो भी भूठ न बोले। यही सनातन धर्मी है।

श्रार कभी बुरी सङ्गत में पड़ जाय, तो वहाँ भी अञ्छी बात कहे। किसीसे विना प्रयोजन शत्रुता या भगड़ा न करे।

बहुत तहके, संन्धा की और दोपहर के समेंचे, बिना जाने आदमी के साथ कहीं न जाय। अकेले, नीच, शह और मूर्ख के साथ भी कभी न जाना चाहिये।

श्रमहीन या श्रधिक श्रम-वाले, मूर्ख, बुड्ढे, कुरूप, धन-होने और श्रपने से नीची जाति वाले पुरुषों पर कभी कटाइ (ताना ) न करे।

मोजन कर के जुड़े हाथ से गऊ, ब्राह्मण और अग्नि की न लुए। रोगी और अपवित्र आदमी को आकाश के तारे आदि न देखने चाहिये।

बिना प्रयोजन शरीर की इन्द्रियों की कभी न छुए, और यदि छू ले, तो आचमन कर के जल से सब इन्द्रियों की छू कर, दुड़ी (नामि) की छूना चाहिये।

अवकाश (फ़ुरसत) मिलने पर आलस छोड़ कर, सदा गायश्री और प्रणव का जप करना चाहिये। आहाणों के लिये यही प्रम धर्मी है और सब उप-धर्मी मात्र हैं।

मल, मूत्र, पैर धोने का पानी, जुठन आदि अपवित्र वस्तुओं को घर से दूर फेकना चाहिये। मल, मूत्र का त्यागना, शरीर की शुद्धि, स्नान, दतौन, अञ्जन लगाना और देघताओं का पूजन, रात के अन्त और दिन के पूर्व भाग में कर लेने चाहिये।

अपने से बड़ों को सदा प्रणाम करे। उनके घर पर आने से, उठ कर उनकी आदर पूर्वक विठावे और जब वे उठ कर चलने लगें, तब उनके पीछे पीछे चले।

मनुष्यों का कर्त्तव्य है कि वे स्मृतियों में कहे हुए धर्मा के मृत, सदाचार के। त्रातस छोड़ कर निवाहें।

जो सदाचार का पालन करते हैं, उनकी श्रायु, सन्तान श्रीर धन मिलता है। उनकी सब बुराइयाँ दूर होती हैं। बुरे चाल चलन वाले श्रादमी की लोग बुराई करते हैं श्रीर वह सदा बीमार श्रीर दु:स्वी रहता है। बुरे श्रादमियों की श्रायु भी थोड़ी होती है।

जो अञ्छे चालचलन से रहता है और दूसरों की बुराई में नहीं रहता वह चाहे भले ही और तरह से बुरा हो, पर उसकी सौ वर्ष की आयु होती है।

जो काम दूसरे के हाथ में हों, उन्हें छोड़ श्रौर जो स्वयं कर सकते हो उन्हें करो। क्योंकि इस संसार में पराधीनता से बढ़ कर, दुःख नहीं है श्रौर स्वाधीनता से बढ़ कर, सुख नहीं है। सुख दुःख की यही साधारण परिभाषा है।

जिन कामों के करने से मन प्रसन्न हो, उन्हें करो और जिनके करने से मन में ग्लानि उपजे उन कामों का कभी न करना चाहिये।

नास्तिकता, वेदों की और देवताओं की निन्दा, द्वेष, अभि-मान, क्रोध तथा कठोरता छोड़ने योग्य हैं। इन्हें छोड़ देना चाहिये। परताक में बड़ा दुःक मिलता है।

ब्राह्मण के शरीर से निकला हुआ लोडू पृथिवी के जितने पर-माणुओं को सोखता है, ब्राह्मण के मारने वाले की, उतने ही वर्ष परलोक में, सियार कुत्ता आदि नोंच नोंच कर खाते हैं। इसिलये ब्राह्मण की कभी न मारना चाहिये।

अधर्मा करने वाले, भूठे और हिंसा करने वालों के। इस संसार में कभी सुख नहीं मिलता।

भलाई चाहने वाले, बुराई करने वालों की सुसी देख, कभी बुराई करने की तय्यार नहीं।

जैसे पृथिवी और गौ हाल के हाल फल नहीं देती वैसे ही, इस लोक में पाप का फल तुरन्त नहीं मिलता। अधर्म धीरे धीरे फैल कर, अधर्मी की जड़ काटता रहता है।

पापी कभी अपने पाप के फल से बच भी आय, तो उसके पाप का फल उसके वेटे और नाती की भोगना पड़ता है पर अधर्म का फल रीता नहीं जाता।

अधर्मा से पहिले लोग बढ़ते हैं, उनकी तरह तरह की रच्छाएँ पूरी होती हैं। उनके वैरो उनसे नीचा देखते हैं। पर पछि से एक दिन अधर्म करने वाले का जड़ से नाश होता है।

व्यर्ध हाय पाँव और जीम की न चलावे। खोटी आदत न

जिस चाल पर बाप दादे चले आते हों, उसीको अञ्का समभ कर, उस पर चले। बाप दादों की चाल पर चलने से बुराई नहीं होती। जिस ब्राह्मण ने तपस्या नहीं की, जिसने विधि पूर्वक वेद नहीं पढ़ा और जिसकी दान लेने की रच्छा है यह दाता समेत नरक में वैसे ही डूबता है जैसे पत्थर पर वैठ कर, नदी पार जाने वाला आदमी।

जो बनावटी ब्रह्मचारी का रूप धर, भी के माँगता है, वह दूसरे के पापों का भोगता हुआ, भरने पर कुत्ता होता है।

जिसने, अपने ही लिये तालाव खुदवाया हो, उसमें कभी स्नान न करे। उसमें स्नान करने से, तालाब खुदाने वाले के पापों का भागी बनना पड़ता है।

दूसरों की सवारी, खाट, श्रासन, कुश्रा, बाग और घर, बिना श्राष्ठा लिये कभी न वत्ती। जो वर्तता है उसे उनके मालिकों के वीधार गाप का भाग विकाग गड़ता है।

मनुष्यों की चाहिये कि वे संदायम ही की सेवा करें, केवल नियमों † ही के आसरे न रहें।

#### 8-न खाने ये। य अन्त

मतवाले, कीधी और रोगी का दिया हुआ अन्न कभी न खाना चाहिये। जिस भोजन में घाल या कीड़े पड़े हों, उसे भी न खाना चाहिये और जिसमें जान वृक्ष कर, पेर लगा दिया गया हो; उसे भी न खाना चाहिये।

<sup>&</sup>quot;यम पाँच हैं—श्रधीत् १ हिंसा न करना, २ सच बोलना, ३ श्रुमचर्य्य से रहना, ४ चोरी न करना श्रीर ५ दान न लेना। क्रियम भी पाँच हैं—जैसे १ शीच; २ पुन्तोष, ३ तप, ४ वेद पाठ श्रीर ५ यह करना।

जिस अस के। गौ ने स्घ लिया हो, जो भूसे आगन्तुकों के लिये तस्यार किया गया हो और जिसका पिएडत लोग खुराः बतलावें; उसे कभी न साना चाहिये।

पीठ पीछे बुराई करने वाले का, सूठी गवाही देने वाले का, चौर का, गबैया का, बाजा बजाने वाले का, ज्याज साने वाले का, यह बेचने वाले का, नट, दर्ज़ी, लोभी और कृतभी का भी अन्न न साना चाहिये।

वैद्य, लुहार, केवट, तमाशा करने वाले सुनार, बँसफुड़ा, कुत्ते पालने वाले, कलाल, धोबी, रक्तरेज़, निर्देषी (ज़ालिम) के अब की द्विज न बावें। जिस घर में दृष्टा स्त्री हो उस घर में भी भोजन करना मना है।

अगर इन लोगों के यहाँ भूल कर भी दिज भोजन कर लें, तो तीन दिन और जान कर भोजन करने वाला और भी अधिक दिन लों वत करें। वर्ज़ित अभू साने का यही प्रायश्चित है।

बाह्यण श्रद्ध का बनायां हुआं अक्षेन खाय। अगर ऐसी दशा में हो कि बिना श्रद्धान्न के काम नहीं चल संकता, तो एक रात के निर्वाह येग्य कथा सामान ले कर, स्वयं भोजन बना हो।

सदा आतस छोड़ कर, "इष्ट" और "पूत्त" कर्मा करे। न्याय से प्राप्त घन से श्रद्धा-पूर्वक दोनों, कर्मी को करे। यज्ञादि कर्मी को "इष्ट" कहते हैं और तालाब, कुमाँ आदि बनवाना "पूर्च" कहताता है।

## ५-विविध दानों का फल

जल देने से तृप्ति, अब देने से बहुत सुका तिल देने से सन्तान और दीवा दान करने से अब्बे नेत्र मिलते हैं। भूमि देने वाले की भूमि, सोना देने वाले को बड़ी आयु, घर देने वाले का महल, और चाँदी देने वाले की सुन्दर रूप मिलता है।

वस्त्र देने वाले की गोरा शरीर, घोड़ा देने वाले की स्थान. वैस देने वाले की सम्पति और गी के देने वाले की स्थी के समान तेज मिलता है।

सवारी दान करने वाले के। स्त्री: समय देने वाले के। राज्य. अन्न-दान करने वाले को सदा सुख और ज्ञान का दान करने वाले के। ब्रह्म मिलता है। सब दानों से वेद का दान देना ही श्रेष्ठ है।

तपस्या कर के कभी अपने को न भूले, यक्ष कर के भूठ न वोले, ब्राह्मण से कष्ट मिलने पर भी उसकी निन्दा न करे; और दान कर के कभी दूसरों से न कहे।

#### ६-पापों का फल

भूठ वोलने से यज्ञ का फल नष्ट हो जाता है। इरने से तप नष्ट हो जाता है। ब्राह्मणों की निन्दा करने वाले की ब्रायु और दान का डङ्का पीटने वाले के दान का फल घट जाता है।

#### '७-परलोक चिन्ता

जैसे दीमक धीरे धीरे बम्बी बना लेती है, वैसे ही परलोक में सहारे के लिये थोड़ा थोड़ा धर्मा इकट्ठा करे।

परलोक में न पिता, न माता, न स्त्री, न पुत्र और न कुटुस्य के दूसरे आदमी ही काम आते हैं। वहाँ अकेला धर्म ही काम आता है। जीव अबेला ही जन्मता और मरता है और अवेले ही अपने पाप पुरुव की भोगता है।

काठ और मही की तरह मरी देह की छोड़ कर, कुटुम्बी चिले जाते हैं। केवल धर्मा ही जीव के साथ जाता है।

इसिलये परलोक की सहाबता के लिये निर्देश थे। हैं। धर्म इकट्टा करे। धर्म की सहायता से दुस्तर नरकों से जीव निस्तार पाता है। जिस धर्मात्मा पुरुष के पाप तप के बल से नष्ट इप हैं, वह मरने पर धर्म के सहारे स्वर्ग में जाता है।

अपने कुल की उन्नति चाहने वाले का सदा अच्छे अच्छे मनुष्यों के साथ रहना चाहिए। नीचेंा की सन्नत अच्छी नहीं।

उत्तम आदिमियों के साथ सम्बन्ध रखने से ब्राह्मण उत्तमता पाता है और नीचें। की सङ्गत में नीचता आती है।

# ५—ध्यान देने याग्यं आवश्यक बातें

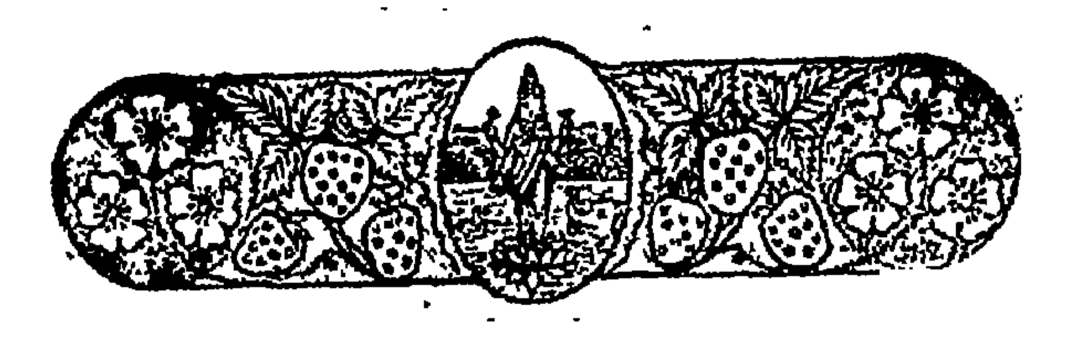
जिसका जैसा स्वभाव हो, कर्म हो, इच्छा हो और वह जैसी सेवा कर सके, वह माननीय लोगों के सामने अपना ज्यें। का त्यें स्वभाव, कर्म और इच्छा प्रकट करे। जो ऐसा नहीं करता वह पापियों का सरताज है। उसने आत्मा को छिपाया है और इसलिये वह चोर है।

सारे अर्थ वाणी के अधीन हैं। इसिलये सब की जड़ वाणी हैं। वाणी ही से सब कुछ निकलता है। जो कोई वाणी की बोरी करता है, अर्थात् कठ बोलता है—वह मानो सब वस्तुओं को खुराता है और वह भारी चोर है। इसिलये भूठ कभी न बोलना चाहिये।

निर्जन स्थान में अकेले रह कर, सदा अपना हित विचारो। इस तरह विचार करने से परम कल्याण होता है।

क्ती वेद जानने वाला बाह्य शास्त्र में कही हुई विधि के अनुसार जीविका निभाता है, वह सदैव पाप-रहिंत हो कर ख़हा लोक में आदर पाता है।





# गांचगं अध्याय

~~

#### १-मौत का कारण

ऋषि लोगों ने भृगु जी से पूँछा कि—वेद जानने वाले बाह्यणों को मौत का सामना वयों करना पड़ता है ? वे वेद में कही हुई पूरी आयु भोगने के पहिले असमय में क्यों मर जाते हैं ?"

ऋषियों के इस प्रश्न की सुन मनु जी के धर्मातमा पुत्र भृगु जी ने उत्तर दिया—"वेद का अभ्यास न करने, सदाचार छोड़ने कर्ज व्य करमें। के करने में आलस करने और दूषित अभ जाने से मृत्यु ब्राह्मणों की मारती है।

#### २-अखाद्य-पदार्थ

लहसुन, गाजर, प्याज, कुकुरमुता और मेली जगह में पैदा होने वाली चीज़ें, विज-मात्र की कभी न खाना चाहिये।

वृत्तों का लाल लाल गाँव और वृत्तों के काटने पर जो रस निकलता है वह, लमेरे (लिसोड़ा) और हाल की ज्याई गाय का दूध, जिसे पेयसी कहते हैं, कभी म सामी चाहिये।

वस विन की न्याई गाय का, उटनी का, घोड़ी आदि सुम-

वाली मादाओं का; मेंड़ का और मरे हुए बच्चे वाली गौ का वूध न पीना चाहिये।

भैंस के सिवाय बनेले किसी जानवर का दूध न पीना चाहिये। स्त्री का दूध और बहुत दिनारे खट्टे पदार्थी की भी न स्नाना चाहिये।

खहे पदार्थी में दही, माठा और इनमें भिगोई हुई पकौड़ी और बड़ा आदि पदार्थ, उत्तम-फल, फूल, मूल के मिलाने से बने पदार्थ खाने चाहिये।

#### ३-जीव-हिंसा के दोष

पशुत्रों के देह में जितने राम हैं, वृथा पशु-मारने वाले का उतने ही जन्में। में हत्या-जनित विनाश होता है।

इस जगत में वेद की विधि के अनुसार जो हिसा की जाती है वह हिसा नहीं कहलाती। क्योंकि वेद से धर्म स्वयं उपजा है।

जो आदमी अहिंसक पशुआ को, अपने सुख के लिये मारता है; वह पुरुष इस लोक में, या परलोक में जीता और मरा हुआ है। उसे कहीं सुख नहीं मिलता।

जो आदमी कभी किसी की किसी तरह का कष्ट नहीं देता वह सब का हितेषी कहलाता है और सदा सुख भोगता है।

जो पुरुष किसी की न तो मारता है और न सताता है, वह जो चाहता वही पाता है।

बिना जीव हिंसा के माँस नहीं मिलता और जीवों का मारना बड़ा पाप है। इस पाप के करने वाले का स्वर्ग नहीं मिल सकता। इसिलये माँस की त्यागना चाहिए।

पशु मारने वाले आठ तरह के होते हैं। अर्थात् १-पशु-मारने की आशा देने वाला २-पशु-मारने वाला, ३-अझों की काट कर अलग अलग करने वाला, ४-माँस मोल लेने वाला, ५-वेचने वाला, ६-पकाने वाला, ७-परोसने वाला और इ-माँस आने वाला। ये आठों घातक हैं और इनकी बराबर पाप लगता है.।

जो आदमी पितर और देवताओं की पूजान कर के दूसरे के माँस से अपना माँस बढ़ाता है, वह पाप करने वाला है।

जो मनुष्य एक सौ अश्वमेध यक्न करता है और जो माँस नहीं काता-इन दोनों का पुराय बराबर है। अर्थात् माँस खाने वाले से माँस न खाने वाले बहुत श्रेष्ठ हैं।

#### १-शौच-निर्णय

ज्ञान, तपस्या, श्रश्नि, श्राहार, मही, मन, जल, गोबर, वायु, काल श्रीर कर्म-ये सब देह-धारियों की शुद्धि के कारण हैं।

देह और मन को शुद्ध करने वाली जितनी वस्तुएँ हैं, उन सब में न्याय से पैदा किया हुआ धन और धर्मा त्याग न करना ही परम शौच है।

जो श्रादमी घनोपार्जन में शुद्ध है, वही यथार्थ में शुद्ध है। धन शुद्ध न हाने से, भले ही कोई मट्टी श्रीर पानी से देह शुद्ध करे, पर वह पवित्र नहीं होती।

विद्वान लोग समासे भी शुद्ध होते है, यझादि न फरने वाले दान देने से, गुप्त-पाप वाले जप करने से, और उत्तम वेद के जानने वाले तप से शुद्ध होते हैं। पश्चीर पानी से, मन सच बोलने से, आत्मा विद्याध्ययन और तप करने से और बुद्धि झान से शुद्ध होती है। सुवर्ण जैसी चमकीली चीज़ें, हीरा आदि रत, और पत्थर की बनी चीज़ें, मट्टी, पानी और राख से पवित्र होती हैं।

विना जूठन लगा सोने का वर्तन, शक्क, मोती और पत्थर के वर्तन और चाँदी के वे वर्तन जिन पर नकाशी नहीं की गयी—केवल पानी में घोने से शुद्ध हो जाते हैं।

जल और अिम के मेल से सोना तथा चाँदी उत्पन्न होती है। इसलिये इनकी शुद्धि भी अिम और जल ही से ठीक ठीक होती है।

ताँवे, लोहे, काँसे, पोतल, राँगे और सीसे के बर्तन, रास, विद्या जल से शुद्ध हो जाते हैं।

पिघलने बाली चीज़ें, घी, तेल आदि, तपा कर, झान लेने से शुद्ध होते हैं। स्नाट आदि स्त की बुनी वस्तुएँ जल में धोने से और काठ की चीज़ें छीलने से शुद्ध होती हैं।

चमड़ा और चटाई, कपड़े की तरह, और शांक, मूल, तथा फलों की शुद्धि अन्न की तरह होनी चाहिये।

रेशमी श्रीर ऊनी कपड़े, रेह तथा मिट्टी से शुद्ध होते हैं। नेपाली कम्बल रीठों से तथा सन के वस्त्र बेल से श्रीर छाल के वस्त्र सरसों से शुद्ध होते हैं।

शास्त्र जानने वाले की चाहिये कि वह सींग, शह, हड़ी और दाँत की बनी चीज़ों की शुद्धि, गो-मूर्ज और पानी से या सरसी के बुरादे से-करे।

घास फूँस भाइने से और घर बुहारने और लीपने पोतने से गुद्ध होजाता है। मट्टी का बना बर्तन ग्राग में रखने से गुद्ध होता है। पर जिस मट्टी के बर्तन में शराब, मूल, मल, धूक, तराल लोह आदि गिर पड़ता है, वह अग्नि में डालने पर भी शुद्ध नहीं होता।

पृथिवी की शुद्धि, बुहारने, भाइने, लीपने, पोतने, खीलने

और गी के बाँधने से होती है।

जिस वर्तन में दुर्गन्ध आती हो, उसे तब तक धोता रहे, जब तक उसकी दुर्गन्ध दूर न हो जाय।

जितने जल से गौ की प्यास बुक्त जाय, जतना जल यदि शुद्ध भूमि में, साफ हो भौर उसमें सड़ने बाली चीज़ें न पड़ी हो, तो इसे पवित्र समक्षना चाहिए।

कारीगर का हाथ, दूकान में विकने वाली चीज़ें और अहा-चारी की भिन्ना सदा शुद्ध होती है। यह शास्त्र की मर्थाया है।

नाभि के ऊपर की, नाक कान आदि इन्द्रियाँ पवित्र हैं और उसके नीचे की अपवित्र हैं। पर देह के सब मत अग्रुद्ध हैं। मिक्सियाँ, जल के छोटे, छाया, गाय, घोड़ा, सूर्य्य की किरएँ,

घूलि, सूमि, षायु, श्रद्धि, ये सब वस्तुएँ शुद्ध हैं।

मल-मूत्र तथा देह के अन्न मलों की शुद्धि के लिये, इतनी मट्टी से रगड़ कर, इन्द्रियाँ घोनी चाहिये, जितनी से मल की दुर्गन्ध दूर हो जाय।

मछ्प्यों के शरीर में बारहःतरह के मल रहते हैं। उनके नाम
ये हैं-१-चरबी, २-बीर्य, ३-ख़ून, ४-मजा, ५-मूज, ६-विद्या,
७-नाक का मैल, म-कान की छेठ, ६-कफ, १०-आँसु, ११-आँख
का कीचड़, और १२-पसीना।

जो गृहस्य द्विज हैं, उन्हें चाहिये कि दिशा जाने पर मुझे न्द्रिय में एक बेर, विष्ठा-द्वार में तीन बेर, बाँबें हाथ में इस बेर और दोनों हाथों में सात बेर मट्टी लगावें। ब्रह्मचारियों के। गृहस्यों से दूनी, वानप्रस्थों के। तिगुनी और संन्यासियों के। चौगुनी शुद्धि करनी चाहिये।

मुखं से निकले हुए थूक की छोंट, यदि शरीर पर गिर पड़ें तो उससे शरीर अशुद्ध नहीं होता। मुँह में गये हुए मूँ छ के बाल और दाँतों के भीतर लगा हुआ अञ्च अशुद्ध नहीं होते।

दूसरे की जल पिलाते समय, अगर उस जल के छींटे, पिलाने वाले के पैर पर गिर पड़ें, तो उनसे जल 'पिलाने वाला अशुद्ध नहीं होता। वे छींटे शुद्ध भूमि के जल की तरह पवित्र है।

सोके, छींक के, खा कर, नाक साफ कर के, भूल से भूठ बोल कर, पानी पी कर और वेद पढ़ने के पहिले, अति-पविक रहने पर भी आचमन करना। चाहिये।

#### ५-स्त्री-धम्म

स्त्रियाँ वासिका हैं।, चाहे युवती हैं। वा बूढ़ी ही क्यों न हो।
गयी हैं।, घर में रह कर भी, उन्हें कोई काम अपने मन से, बिना
पूँ छे न करना चाहिये।

शियाँ, वास्य-काल में पिता के; युवा अवस्था में पित के और पित के मरने पर पुत्र के वश में रहें। सियों की कमी, किसी दशा में भी स्वतंत्र न होना चाहिये।

सियों को पिता, पित और पुत्र से ग्रह्मग हो कर न रहना चाहिये। इनसे ग्रह्म से सियाँ पिता और पित के कुलें में बट्टा लगा देती हैं।

हियों के। चाहिये कि वे सदा प्रसन्न चित्त रहें। घर का काम-काज बड़ी सावधानी से करें। बर्तन कपड़ें। आदि के। साफ सुधरा रखें और बहुत र र्चन करें।

#### पाँचवाँ ऋष्याय

पिता ने अथवा पिता की आहा से भाई ने, जिसे दान कर दिया हो, उस मनुष्य के। स्त्री अपना पित समस कर, उसकी— जब तक वह जीवित रहे—मन लगा कर, सेवा टहलं करे। पित के मरने पर कभी. स्रोटा काम न करे।

विवाह में जो वाक्-दान किया जाता है (अर्थात् "इस कन्या को तुम अपनी स्त्री बनाओ") उससे ही स्त्री पर पति का अधि-कार होता है।

पति केवल इसी लोक में नहीं, बल्कि परलोक में भी श्रापनी पत्नी का सुख-दाता होता है। श्रधीत् हिन्दुश्रों के विवाह का सम्बन्ध इसी लोक तक नहीं रहता, पर परलोक तक बना रहता है। इसिलिये विधवा का दूसरा विवाह करना—मानों शास्त्र की न्मर्यादा को भक्क करना है।

पित भले हो शील रहित हो, दुराचारी हो, पढ़ा लिखा भी न हो और सब प्रकार से निगु ए हो—पर जो साध्वी स्त्री हैं, उनका यह मुख्य धर्म्म है कि वे अपने पित की देवता के समान सेवा करें।

स्त्रियों को नतो यह करने की आवश्यकता है न व्रत अथवा उपवास की। उनका तो केवल पति-सेवा ही से स्वर्ग मिलता है।

जो सियाँ, पर-स्रोक में भी श्रपने पित के साथ रहना चाहती हैं।, उन्हें चाहिये कि पित के मरने पर भी पित की इच्छा के विरुद्ध कोई काम न करें।

### ६-विधवा-स्त्रियों के धम्म

पति के मरने पर स्त्री, फूल, मूल, फल अथवा शाक पात से पेट मर कर जीवन वितावे, पर कभी अपने पति को होड़ दूसरे पुरुष का नाम भी न ले।

जितने दिन लों अपनी मृत्यु न हो, उतने दिनों तक कप्ट सह के तथा नियम-पूर्वक, मधु, माँस, मैथुन आदमी त्याग कर, ब्रह्म-चर्म्य व्रत से, साध्वी विधवा स्त्रियाँ, पति के घ्यान में अपना जीवन वितावें।

कई हज़ार कौमार ब्रह्मचारी ब्राह्मणों ने, विना सन्तान उत्पन्न किये. ब्रह्मचर्य्य के बल से अन्नय (कभी न्नय न होने वाला) स्वर्ग पाया है। उन ब्रह्मचारियों की तरह अपुत्रा होने पर भी साध्वी स्त्रियाँ, पति के मरने पर केवल ब्रह्मचर्य्य के बल से स्वर्ग लोक में पहुँचती हैं।

जो स्त्रियाँ सन्तान उत्पन्न कराने के लालच में पड़ कर, हुरा चार करती हैं, वे इस लोक में निन्दित और परलोक में बुरी दशा के। प्राप्त होती हैं।

पति के सिवाय अन्य पुरुष से उत्पन्न सन्तान से स्थियों का कोई भी धर्म-कार्य्य नहीं हो सकता। अथवा अपनी स्त्री को छोड़ अन्य स्त्री से उत्पन्न हुई सन्तान से पुरुष का भी कोई काम नहीं चल सकता। शास्त्र जानने वालों ने इस तरह के पुत्र को पुत्र ही नहीं माना। किसी भी शास्त्र में सती साध्वी स्त्री के लिये दूसरा पति करने की आज्ञा नहीं दी गयी।

दुराचार करने वाली स्त्रियाँ मरने पर सियार होती हैं। और तरह तरह के रोगों से पीड़ित हो, दुःस भोगती हैं। जो स्त्री मन, बचन और कर्म्म से, पित को कभी दुःख नहीं देती और पित का कहा करती हैं, वे मरने पर परलोक में पित के साथ रहती हैं। ऐसी सियों को अब्हे लोग साम्बी और पितवता कह कर उनकी बड़ाई करते हैं।

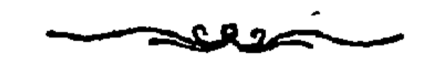
अपने धर्मा को पालन करने वाली खियाँ, इस लोक में परम की ति पाती हैं और मरने पर .पतिलोक में जाती हैं।

अपर जो धर्मा बतलाये गये हैं—उन्होंके अनुसार विधवा क्षियों को चलना चाहिये। इसीमें उनका कह्याण है। मनुजी के बतलाये धर्मा को पालन करने वाली विधवा सियाँ, इस लोक और परलोक में सदा सुख चैन से रहती हैं। सियों का सती-धर्मा अमूल्य रहा हैं। जो सियाँ सदाचारणी हैं—वे अपने इस अमूल्य रहा की प्राणों से बढ़ कर, रहा करती हैं।





# छत्वाँ अध्याय



#### १-वाणप्रस्थ आश्रम

गृहस्थाश्रम के धर्म-पालन कर के, द्विजों को उचित है कि जब देखें कि देह की खाल में अर्रियाँ पड़ने लगीं और वह लटकने लगी हैं सिर के बाल सफ़ेद हो गये हैं और लड़के के लड़का (नाती, पौत्र) हो गया है; तब वे गृहस्थी को छोड़, तीसरे आश्रम वोग्रम्थ में प्रवेश करें श्रीर वन में चले जाँय।

गाँव में रहना, गाय, घोड़ा, खाट, स्त्री तथा पुत्रों को छोड़ कर, या स्त्री को श्रपने साथ लेजा कर, वन में वास करें।

वाण-प्रस्थ की चाहिये कि अग्निहोत्र के लिये अपनी सब सामग्री अपने साथ लेता जाय। वन में रह कर, अपनी इन्द्रियों की अपने वस में करने की चेष्टा करे।

वन में रह कर, वाण्यस्थ का, वन में उत्पन्न हुए, फल फुलां से यन्नादि का काम चलाना चाहिये।

वाणप्रस्थ के। मृग-चर्मा, या पेड़ों की छाल के बल्कल वस्त्र पहिनने चाहिये। प्रातः और सायं-दोनें जून स्नान करे। वाण- प्रस्थ की सदा जटा डाढ़ी मुं छ, नस (नाखून) रसने चाहिये। इन्हें कभी न कटवावे।

अपने भोजन के सामान से वाणप्रस्थ की यंथाशकि बिल-दान करना चाहिये। साथ ही फल फूल जल आदि से अतिथि सेवा भी करनी चाहिये।

वाणप्रस्थ का धर्मा है कि बन में रह कर, नित्य वेद का पाठ करे, सर्वी गर्मी आदि क्लेशों के। सहे। उसे परोपकारी; जितेन्द्रिय दाता और सब प्राणियों में दया-शील होना चाहिये। वाणप्रस्थ के। दान कभी न लेना चाहिये।

वाणप्रस्थ के। समय समय पर, विधि के अनुसार हवन कर के यह करते रहना चाहिये। उसे अपना बनांबा निमक साना चाहिये।

जल और थल में पैदा हुए शाक, पवित्र बुकों के फूल, जड़ तथा फल और फलों से निकला हुआ घी तेल भी वह का सकता है।

वाणप्रस्थं सालं में एक वार आधिन मासं में, पुराने कपड़ों का और सञ्चित अन्न फलादि की बदल डालें।

हल जोती हुई भूमि में पैदा हुआ अझ, अगर कोई छोड़ भी गया हो, तो भी वाणप्रस्थ की उसे न खाना चाहिये। चाहे जैसी भूस लगी हो पर वाणप्रस्थ ग्राम में उत्पन्न हुए, फल मूलादि कभी न सास।

अग्नि में भूँ ज कर, या स्वयं पके हुए फल खाने चाहिये। वाणप्रस्थ या तो पत्थर से कृट कर खाय, या दाँतों से चवा कर बाय। वन में रहने वाले वाण्यस्थ के। यथा-शक्ति रात्रि या दिन में श्रम्न ला कर, एक वेर खाना चाहिये। या एक दिन कुछ भी न खा कर, दूसरे दिन सन्ध्या के। खावे। या तीन दिन कुछ भी न खा कर, चौथे दिन रात्रि में खावें।

वाणप्रस्थ, चान्द्रायण विधि के श्रवुसार शुक्क-पद्य की प्रति-पदा से श्रारम्भ कर, नित्य एक एक ग्रास (कौर) कम कर के कृष्णपद्य में तिथि की संख्यानुसार एक एक ग्रास बढ़ा कर भोजन करे।

वाणप्रस्थ या तो एक पैर से। दिन भर खड़ा रहै, या कभी आसन पर बैठ कर, या कभी आसन से उठ कर समय बितावे। उसे चाहिये कि सबेरे, दोपहर और साँभ की, दिन में तीन वेर स्नान करे।

गर्मी के दिनों में अपने चारों ओर अग्नि जला कर धूप में बैठ कर तापे। वरसात में मेह में खड़ा रहे और जाड़ों में गीले कपड़े पहिन कर तपस्या करे।

वाणमस्य को चाहिये कि दिन में तीन वेर स्नान कर, पितरों और देवताओं का तर्पण करे और उप्र तपस्या करके शरीर को सुकावे।

फल मुल न मिलने पर, प्राण रखने के लिए, ब्राह्मणों अथवा वन-वासी द्विजातियों से भिन्ना माँग कर खाले।

यदि वन में भिद्धा न मिले तो गाँव में जा कर पत्ते के दोने अथवा मिट्टी के बर्तन में, या हाथ में भिद्धा के अन्न की रख कर, बाणप्रस्थ केवल आठ ग्रास भोजन करे।

वाणप्रस्य ब्राह्मण इन संब नियमें। का पालन करे और श्राह्म-साधन के लिये उपनिषद आदि श्रुति का अभ्यास करे। मृत्यु न होने पर बार्णप्रस्थ तीसरे आंश्रम को छोड़ चौथे संन्यास-आश्रम को प्रहत्त करे।

## र-सन्यासाश्रम

ब्रह्मचर्छ, गाईस्थ और वाग्रप्रस्थ आश्रमों के करमों को पूरा कर, भित्ता, दान और अग्निहोत्रादि करमों से थक कर और जितेन्द्रिय बन कर, द्विजों के। संन्यास लेना चाहिये। संन्यास लेने से जीव की मोत्त होती है।

त्राधि-त्राण, देव-त्राण और पित्-त्राण-रम तीनों ऋणों को चुका कर, द्विजों को मोच पाने के लिये संन्यासाध्रम में मन लगाना चाहिये। पर रन ऋणों की चुकाये बिना जो संन्यासी होता है वह नरक में पड़ता है ।

होता है वह नरक में पड़ता है । विधि-पूर्वक वेद पढ़ कर, धर्म पूर्वक पुत्र उत्पन्न कर के और शक्ति के मनुसार दान कर के द्विज, तीनों ऋणों से छूटता है। ऋणों से छूटने पर, मोझ-धर्म (संन्यासाध्रम) में उसे मन् लगाना चाहिये।

ब्रिज यदि बिना वेद पढ़े, बिना सन्तान उत्पन्न किये और

मनुस्मृति अ० ६ श्लो० ३५ का यह आश्रय है। आज कल बनावटी संन्यासी मुंड घुटाये अक्सरें मूमा करते हैं। संन्यास ७५ वर्ष के ऊपर लेना चाहिये। पर आज कल सोलह सत्रह बरस की उमरें ही में लोग मगवा-वस्त्र पहन कर "सोहमिस्म" कहने लगते हैं। पैसे बनावटी संन्यासियों का बचन से भी सत्कार नहीं करना चाहिये वे स्मृति की आश्रा उस्न धन करने के कारण नरक में पड़ेंगे। विना यह किये ही मोल की इच्छा करे, तो उसकी अधोगति होती है।

जिस द्विज से किसी पाणी के। कुछ भय नहीं। होता, उसे मरने पर कहीं भी डर नहीं लगता।

संन्यासी के। चाहिये कि घर छोड़ कर, पवित्र द्गड-कमगृहल ले कर, वासना छोड़ कर, श्रीर मीन हो कर, संन्यासाश्रम के धम्मों का पालन करे।

अकेले रहने से मोस मिलतो है। यह समक्त कर संन्यासी को सदा अकेले रहना चाहिये।

संन्यासी, श्रिप्त को न खुप, एक जगह घर वना कर न रहै; शारीरिक व्याधियों को दूर करने की इच्छा न रखे, बुद्धि की स्थिर करे, सदा ब्रह्म-भाव में एकाय-चित्त हो कर, जक्कल में समय बितावे। केवल भिन्ना के लिये गाँवों में जाय।

मुक्त-पुरुष (संसार से छूटे हुए) की पहिचानें ये हैं-भोजन के लिये खपरा, रहने की ऐड़ की जड़, श्रोढ़नें के लिये। वर्कता-वस्त्र, एकान्त में रहना, किसी की सहायता की चाहना न करना और सब की एक दृष्टि से देखना।

जो सक्या संन्यासी है, उसे जीने का न तो हर्ष है और न मरने का दुःख। किन्तु जैसे नौकर अपने स्वामी की आक्षा की बाट देखता है, वैसे ही संन्यासी मरने की राह देखा करता है।

संन्यासी को चाहिये कि चलते समय नीचे के। गर्दन कर के चले, छान के पानी पीवे, सच बोले और शुद्ध मन से काम करे। अर्थात् मन में कुछ और करना कुछ—यह न करे।

दूसरों की अपमान-जनक बातें सहे किसी का स्वयं अपमान

न करे और इस चण-अङ्गुर\* शरीर का पा कर, किसी के साथ बैर न करे।

दूसरे के क्रोध करने पर स्वयं क्रोध न करे। जो अपनी निन्दा करे उसकी भी प्रशंसा ही करे और उससे मीठे बचन बोले। मन और अपनी बुद्धि के विरुद्ध वचन न कहे।

संत्यासी सदा ब्रह्म का ध्यान किया करे। सब प्रकार की विषय धासना छोड़ दे केवल अपना भरोसा रख कर, मेळ पाने के लिये बिचरे।

भूमि-कम्प आदि उत्पात, वा नेत्र आदि अक्नों के फड़कने का अच्छा बुरा फल बतला कर और अह तथा हाथ की रेखा देखा संन्यासी, लोगों से भिद्धा न ले। संन्यासी को, शास की आहा विखला कर भी, किसी से भीख न लेनी चाहिये।

संन्यासी को धातु की बनी चीज़ें न छूनी चाहिये। उसे दिन में एक ही वेर भिन्ना माँगनी चाहिये। क्योंकि अधिक भिन्ना माँगने वाला संग्यासी विषय वासना में फूँस जाता है।

संन्यासी को भिन्ना के लिये सदा ऐसे घर में जाना चाहिये, जहाँ रसोई का धुआँ निकल चुका हो, कूटना पीसना न होता हो, आँच बुका दी गयी हो और घर के सब लोग भोजन कर चुके हों।

इन्द्रियों की बस में करने का उपाय यह है कि संन्यासी थोड़ा भोजन करें, निर्जन देश में रहे। क्यों कि इन्द्रियों की बस में करने से, बैर, प्रीति छोड़ने और हिंसा न करने से, संन्यासी मोद्दा पा सकता है।

द्विज किसी भी आश्रम में क्यों न हो, जब तक वह उस

<sup>\*</sup> एक क्षण में भन्न अर्थात् नाश होने वाला।

आश्रम के धर्मी का पालनः नहीं करता, तब तक उस आश्रम के चिन्ह धारण करने से उसका कुछ भी लाभ नहीं हो सकता। क्योंकि धर्म ही प्रधान है, पर चिन्ह भी त्याज्य नहीं है।

निर्मली मुद्दा का फल डालने से जल साफ होता है। उसका नाम लेने से नहीं। इसी तरह आश्रम के धर्मों का पालन करने ही से लाभ होता है। केवल चिन्ह धारण से नहीं।

जीवों की रहा के लिये संन्यासी की पृथिवी देख कर पैर रखना चाहिये। जिससे उसके पैरों से कुचल कर, चीटी जैसे छोटे छोटे कीड़े मकोड़े न मरें। संन्यासी की अज्ञानता से दिन और रात में जो प्राणी मरते हैं; उस पाप से छूटने के लिये, स्नान कर के, उसे छु: बार प्राणायाम करना चाहिये।

सात ज्याहति, और दस प्रणव सहित तीन प्राणायाम (प्रक, क्रमक और रेचक) करना ही संन्यासी के लिये परम तपस्याहै।

जैसे सोना, और चाँदी आदि धातुओं का मैल आग में तपाने से साफ होता है, वैसे ही प्राणायम करने से इन्द्रियों के सब दोष नष्ट हो जाते हैं।

यह शरीर हड़ी, नस, लोहू, माँस से भरा और चमड़े से दका हुआ है। इसमें मूत्र और विष्ठा भरी है। यह शरीर बुढ़ापा मौत और तरह तरह की बीमारियों के रहने की जगह है। यह समक्ष कर संन्यांसी को इस देह की ममता छोड़नी चाहिये। जैसे पेड़ और नदी के किनारे को पक्षी छोड़ देते हैं, वैसे ही जानी इस देह बन्धन और संसार के बन्धन को छोड़ देते हैं।

जो ब्राह्मण संन्यासाश्रम के धर्मा के। विधि पूर्वक निभाता है, वह सब पापों से छूट कर परब्रह्म के। पाता है।

## ३-कुटीचर संन्यासियों के धर्म

ब्रह्मचारी, गृहस्थ, वाण्यस्थ और संन्यासी के चारों आश्रम गृहस्थ ही से पैदा होते हैं। ब्राह्मण चारों आश्रमों में धीरे धीरे शास्त्र की विधि के अनुसार अपने श्रपने धर्म कर्म करता हुआ परमगति पाता है।

शास्त्र की रीति से, सब आश्रमों में गृहस्थ श्राश्रम ही अष्ठ माना जाता है। क्योंकि तोनी आश्रम वालों का पालन पोषण गृहस्थों ही से होता है।

जैसे सब नदी-नद समुद्र में जा कर, ठहर जाते हैं वैसे ही तीनों आश्रम, गृहस्थाश्रम के सहारे टिके हुए हैं।

इन चारों आश्रम वाले द्विजातियों की, नीचे लिखा हुआ, इस लक्षण वाला धर्म, सदा सेवन करना चाहिये।

धर्मा के दस लक्षण ये हैं-१-सन्तोप, २-क्मा, ३-मन की रोकना, ४-चोरी नकरना, ५-भीतर बाहर शुद्ध रहना, ६-इन्द्रियों को बस में रखना, ७-विद्या पढ़ना, म-ईश्वर का क्षान, ६-सच बोलना और १०-कोध न करना। धर्मा के इन दस लक्षणों को जो बाह्यण पढ़ता हैं वा करता है, वह परम-गति पाता है।

कुटीचर संन्यासी अग्निहोत्रादि गृहस्थों के सब करमीं की छोड़ कर, कर्म्म दोषों की प्राणायाम से नाश कर के, 'यम श्रीर 'नियमों ' के सहारे वेद पढ़े और अपने पुत्र से भोजन वस्त्र ले कर निश्चन्त हो कर रहे।

इस तरह सब कर्मी का फल छोड़, निज कर्म में लगा-इमा, निस्पृह और संन्यास बल से पापों के। दूर करने वाला द्विज, मोदा पाता है।



## सातवाँ अध्याय

#### १-राजा की आवश्यकता

विधि पूर्वक उपनयन संस्कार होने पर स्त्रिय राजा की न्याय के श्रमुसार प्रजा की रसा करनी योग्य है।

राजा के न होने से प्रजा, चोर डाँकुओं के भय से ज्याकुल होती है, इसलिये जगत की रक्षा के लिये परमेश्वर ने राजा के। उत्पन्न किया है। ईश्वर ने राजा के। इन्द्र, वायु, यम, सूर्य्य, अग्नि, वरुण और चन्द्र देव के श्रंश से बनाया है।

इन्द्रादि देवताओं के अंश की अधिकता होने से—राजा सब प्राणियों की दबा सकता है।

राजा के बालक होने पर भी और उसे साधारण मनुग्य समभ कर—उसका कभी अपमान न करना चाहिये। क्योंकि राजा एक बड़ा देवता है, जो मनुष्य के रूप में है।

श्रसाधधानी से श्रमिन के पास जो जाता है, श्रश्न उसी श्रकेले को जलाती है, पर राजा के कीप में पड़ने से कुटुम्ब, पशु श्रीर धन के साथ नष्ट होना पड़ता है। जिसके प्रसन्ध होने से तक्मी, पराक्रम से जय और कोघ से खु मिलती है-वह राजा सर्वतेजोमय है।

जो मुर्क राजा से होष करता है, वह अवश्य नष्ट होता है। योकि उसे नष्ट करने के लिये राजा मन लगाता है।

इसिलये अच्छों की रक्षा और बुरों की दबाने के लिये राजा हो धर्म नियम (कृत्न ) बनावे उनके विरुद्ध कभी न चलना हो होये। उन्हें कभी न सक्स (तोड़ना) करना चाहिये।

#### २-द्राड की आवश्यकता

राजा की सहायता के लिये ही, ईश्वरं ने ब्रहत्तेज-मय व्राह विनाया है। दश्ड के हर ही से सब लोग अपने धर्मा से नहीं हिगते।

यथार्थ में दएड ही राजा है, दएड ही पुरुष है। दएड ही नेता है और दएड ही शासन-कत्ती है। ऋषियों ने धर्म ही की आश्रमों का धर्मा-प्रतिम् कहा है।

दएड सब मजा को शासन करता है। दएड ही सब की रता करता है। सब के सोने पर भी केवल दएड ही जागता रहता है। पिएडत लोगों ने दएड ही की धर्म की जड़ बतलाया है।

यह दग्रह यदि ठीक तरह से विचार कर वरता जाय, तो सब प्रजा सुखी रहती है और अनुचित रीति से बरतने पर सब प्रजा का नाश होता है।

यदि राजा अपराधियों को दयह न दे, तो सबल-निर्वलों की, श्रल में छेद मछली की तरह भून डालें। देवताओं के हिव की कुत्ते

<sup>#</sup> ज़ामिनदार।

चाटें, यशके चरुको कौवे खावें और ऊचां को नीच बहुत तककरें।

लोग केवल दएड के भय ही से न्याय मार्ग में चलते हैं। क्योंकि निर्देश मनुष्य जगत में बहुत थोड़े हैं।

जहाँ पापियों, और अपराधियों का दग्ड देने के लिये दग्ड का बर्ताव किया जाता है, वहाँ की प्रजा कभी कातर नहीं होती।

किन्तु श्रन्याय-पूर्वक निर्देषि को दिया हुश्रा दराड, राजा के। उसके वंश सहित नाश करता है।

जो राजा सदाचार और न्याय-पूर्वक शासन करता है—वह यदि कभी दुःख पाता है, तो उसका यश, जल में तेल की बूँद की तरह संसार में बहुत दूर तक फैल जाता है।

#### ३-राजा के कर्त्तव्य

धर्मात्मा ब्राह्मणों की तथा श्रन्य वर्णी श्रीर चारों श्राश्रमों की रत्ना के लिये, प्रजापति ने राजा वनाया।

राजा को चाहिये कि वह प्रति दिन सबेरे से। कर उठे और, वेद तथा नीति शास्त्र जानने वाले ब्राह्मणें की सेवा करे। वे लेग जैसा कहें, वैसा ही राजा के। करना चाहिये।

राजा को चाहिये कि जिन ब्राह्मणा का मन और शंरीर वेद जानने से पवित्र हो चुका है और जो अवस्था में बड़े हैं—उनकी सदा सेवा करे।

श्रच्छी समज श्रीर विद्या पढ़ने से विनीत होने पर भी राजा सदा बूढ़े बड़ों से विनय सीखे। क्योंकि विनयी राजा का कभी नाश नहीं होता। विजय-हीन राजे. हजारों हाथी घोड़ों के स्वामी होने पर मैं नष्ट हो गये और सदा वन में बसने वाले, बहुतेरें पुरुष बेनय गुण से राजा हो गये। महाराज नहुष, वेणु, भवन-राज, दुवास, सुमुख, और निमि विनय रहित होने से मारे गये और महाराज पृथु और मनु ने विनय बल से साम्राज पाया। कुबेर धन के स्वामी हुए और विनय ही से विश्वामित्र ने ब्राह्मणस्व पाया।

राजा की चाहिये कि वेद जानने वाले ब्राह्मणों से वेद साले। श्रामदनी और खर्च तथा शास्त्र-तत्व के जानने वालों से वह द्रश्डनीति सीले। तार्किक तथा वेदान्ती ब्राह्मणों से तर्क शास्त्र और ब्रह्म-विद्या किसान और व्यापारियों से खेती और बनिज तथा पशु-पालन आदि सीले।

राजा की सदा जितेन्द्रिय होना चाहिये। जितेन्द्रिय राजा ही प्रजा की अपने बस में कर सकता है।

काम के दस और कोध के आठ व्यसनों की राजा की छोड़

कामज दोषों से राजा के अर्थ आर धर्म-दोनों हो नष्ट हो जाते हैं और कोधज दोषों में फँसने से राजा की अपने जीवन से भी हाथ धाना पड़ता है।

१—शिकार खेलना, २—जुमा खेलना, २—दिन में सोना, ४-पराये दोष कहना, ५-कियों के जाल में फँसना, ६-मशेबाज़ होना, ७-नाचना, द-बजाना, ६-गाना, और १०-वे मतलब इंधर उधर डोलना-इन दस दोषों को "कामज दोष" कहते हैं।

र-खुगली काना, २-बुस्साइस, ३-द्रोह, ४-डाह, ४-अस्वां (वृसरों में दोष लगाना) ६--वृसरों का धन हरना, ७--सदा गाली गलौज करना, द निर्द्यीपन से ताड़ना करना-ये ग्राठ दोष "कोधज-दोष " कहलाते हैं।

कोधज और कामज दोष मृत्यु से भी भयद्गर है। क्यांकि कामज और कोधज दोषों में फँसा हुआ पुरुष, मरने पर नरक में गिरता है।

#### ४-मंत्री की याज्यता

जिसकी कई पीढ़ी राज-सेवा में वीती हों, जो वेदादि शाखों का जानने वाला हो, स्वयं शर्वीर हो, युद्ध-विद्या में निपुण हों, अञ्छे कुल में जन्मा हो ; और जो जाँच में ठीक उतरा हो— ऐसे पुरुष की राजा अपना मंत्री बनावे।

मंत्रियों को बुद्धिमान, कार्य्य-दत्त, न्याय-पूर्वक धन पैदा करने

वाला पवित्र स्वभाव श्रीर न्यायवान होना चाहिये।

राजा जितने।मंत्रियों की आवश्यकता समभं, उतने मंत्रियों का नियुक्त करे।

## ५-दूत या जासूसों की योग्यता

राजा को चाहिये कि वह ऐसे दूत रखे जो अनुभवी हों, वहु-श्रुत हों, जो मनुष्यों का चेहरा देखते ही उनके मन की बात ताड़ जाँय, मन के साफ़ हों, चतुर हों और अञ्झे कुल में जनमें हों।

मंत्री के हाथ में दराड और दराड के अधीन सुशिक्षा और राजा के हाथ में खज़ाना राज और दूत के हाथ में मेल मिलाप या बिगाड़ रहता है। दूत ही मेल कराता हैं और दूत ही मिले हुओं में फूट डालते हैं।

दूत, शत्रु-राजा के कामों की अञ्जी भाँति देख रेख करे और अपने राजा की ओर से अअसझ, लालची और अपमानित नौकरां पर दृष्टि रखे।

#### ६-शत्रु से राज्य की रक्षा के उपाय

शत्रु से राज्य की रक्षा के लिये राजा की छः तरह के किले बनाने चाहिये। १-धन्व-दुर्ग, २-मही-दुर्ग, ३-मब्दुर्ग, ४-वार्ष-दुर्ग, ५-सु-दुर्ग, और ६-गिरि-दुर्ग-ये छः प्रकार के दुर्ग (किले) होते हैं।

े इन छः प्रकार के दुगैं। में गिरि-दुर्ग ही सब से अच्छा है इसिलये राजा इसी दुर्ग में रहे।

श्रस्त, श्रस्त, श्रन्न, घोड़ा आदि सवारी के बाहन, धन, ब्राह्मण, अनेक तरह के कारीगर, तरह तरह के यंत्र (कल युर्ज़े) धास और पानी, रन सब चीज़ों से किला भरा रहना चाहिये।

### ७-राजा का ब्रह्मचारी ब्राह्मशों के साथ बर्ताव

राजा को चाहिये कि उपनयन के बाद, गुरु-गृह में रह कर, जो ब्राह्मण ब्रह्मचारी विद्या पढ़ कर लोंटें—उनका धन धान्य से भली भाँति सत्कार करे। क्योंकि ऐसे ब्राह्मणों की धन देने से राजा की बढ़ती होती है।

धन एकत्र करने का स्थान, ब्राह्मणों के घर से बढ़ कर, दूसरा नहीं है। क्योंकि उनकी दिया हुआ धन न तो चोर चुरा सकता है और न शत्रु ही छीन सकता है। इसिलये राजा ब्राह्मणों में अन्य धन जमा करता रहे।

श्रित में हवन किया हुआ धान्य, गिर कर सुख जाता है और नष्ट भी हो जाता है। पर ब्राह्मण के मुख में हवन किया हुआ, कभी नष्ट नहीं होता।

## ८—युद्धक्षेत्र में राजा का कत्त्व्य

ब्राह्मणों की सेवा, भली भाँति प्रजा का पालन और युद्ध के मैदान में वैरी को कभी पीठ न दिखाना—ये तीन काम राजा के हैं। इनको राजा खदा समरण रखे। ये तीनों काम राजा का कल्याण करने वाले हैं।

रण-भूमि में शत्रु के। पीठ न दिखलाने वाले राजे, रण-भूमि में मारे जाने पर सीधे स्वर्ग जाते हैं।

रण-भूमि में नीचे लिखे लोग श्रवध्य हैं। राजा इन्हें कभी न मारे।। १-जो रथ से उतर कर नीचे खड़ा हो, २-नपुँसक, ३-प्राण-भय से जो हाथ जोड़े खड़ा हो, ४-जो नक्क सिर भागा जाता हो, ५-जो लड़ाई के मैदान से बाहर जा कर वैठा हो, ६-श्रीर जो कहे--''में तुम्हारा हूँ।"

राजा को चाहिये कि सोते हुए को, कवच उतारे हुए को, नक्के को, निहत्थे को, न लड़ने वाले को, देखने वाले के। और किसी से मिलने वाले को—युद्ध में कभी न मारे।

जिसका हथियार दूट गया है, जो महा दुःखी है, जिसके बदन में बहुत से घाव लगे हैं, जो डरपॉक है और जो भागा

जाता है, ऐसे आदमियों की भी राजा की युद्ध में ने मारना चाहिये।

युद्ध में जीतने पर धन, धान्यं पुत्र, घोड़ां, रथं, हाथी, स्त्री पशु आदि जिसके हाथ जो बस्तु लगे वह उसी की हो जाती है।

जीत में मिली चीज़ों में से, हाथी, घाड़ा, सोना चाँदी आदि लड़ाई का सामान, सैनिक लोग, राजा का मेंट करें। फिर राजा इच्छानुसार उन वस्तुओं की यथा-याग्य येक्सिओं में बाँदें दें।

राजा को चाहिये कि अपनी सेना को युद्ध की उत्तम शिला दे। अपने विचार और दूतों के दिये हुए समाचारों की गुण्त रखे। सदा बेरी के विद्रों को दूँढ़ते रहना राजा का मुख्य कर्त्तव्य है।

राजा बगुले की तरह ध्यान लगा कर, अपना अर्थ विचारे; सिंह की तरह शत्रु पर पराक्रम दिखावे; व्याझ की तरह शत्रु के। मारे, खरगोश की तरह दुर्बल होने पर भाग जाय।

इस तरह शश्रु की जीतने के लिये राजा के तथ्यार होने पर, जो लोग उसका विरोध करें, उन्हें साम, दाम, दएड और भेद से राजा अपने बस में कर ले।

#### र-सामाज्य रक्षा के उपाय

जैसे भोजन न मिलने से, शरीर सुक कर, मंतुष्य का जीवन नष्ट हो जाता है, वैसे ही साम्राज्य में आशान्ति बढ़ने से राजा का जीवन नष्ट हो जाता है।

राज्य की रहा के लिये, राज्य के फैलाव के अनुसार दो, तीन, पाँच वा एक सी गाँबों के बीच, एक सेनापति के अधीन एक सेना रखनी चाहिये। पहिले हर एक गाँव में, एक एक अधिपति ( अफ़सर ) रसे। किर दस दस अधिपतियों के ऊपर एक अधिपति; किर दो अधिपतियों पर एक अधिपति और ऐसे सौ अधिपतियों पर एक अधिपति राजा नियुक्त करे।

चोरी आदि के श्रमियाग पहिले उस गाँव के श्रिधपित के पास जाने चाहिये। यदि श्रामाधिपित ठीक ठीक न्याय न कर सके. तो उसकी अपील उससे ऊँचे श्रिधपित के यहाँ होनी चाहिये। श्राम के श्रिधपित को श्रीप श्रीपितयों के श्रिपितयों के श्रिपितयों के वितन-क्रप में, श्राम की भूमि दी जाय।

राज से नियुक्त एक हितकारी मंत्री आलस छोड़ कर, गाँवों में दौड़ा करे और ग्रामाधिपतियों के कामों की जाँच पड़ताल करे।

प्रजा की रवा के लिये नियुक्त किये गये राज-सेवकों में प्रायः घूँस खाने वाले और अत्याचार कर के प्रजा का धन लूटने वाल हुआ करते हैं। इसलिये ऐसे राज-सेवकों से प्रजा की बचाना राजा का काम है।

जो राज-सेवक घूँ स-ख़ोर हो, राजा की चाहिये उसका सारा माल असबाय छीन ले।

जो सेवक ईमान-दारी से काम करे, उसकी उन्नति करना भी राजा का काम है।

वनिज की वस्तुओं पर राजा के। कर (महस्रूल) लेगा

राजा धन के न रहने पर भूखों मरने लगे, पर वेद जानने वाले ब्राह्मणों से कर (टेक्स) न ले।

जिस राज्य में वेद जानने वाले ब्रह्माणों का भूखों मरना पढ़ता है, वह राज्य अकालों (कृहतों ) से नष्ट हो जाता है।

राजा के रहते यदि प्रजा चोर डॉकुओं के उत्पातों से पीड़ित हो, तो वह राजा जीता नहीं। उसे मरा हुआ समसता चाहिये।

सब धर्मों से बढ़ कर, प्रजा का पातन करना ही जित्रिय का परम धर्मा है। इस लिये उसे अपने धर्म का सदा पालन करना चाहिये।

राजा बड़े तहके उठ कर, शौचादि किया से निपट एकाग्र-चित्त हो होम तथा हिजों का सत्कार करे। फिर ठाठ-वाठ से धूमधाम के साथ राजसभा में श्रावे।

सभा में बैंड कर, स्नेह की दृष्टि से, मीठे बचन बोल कर, राजा आये हुए प्रजा के लोगों का सन्तुष्ट कर बिदा करे। फिर अपने मंत्रियों से सलाह करे।

- राजा को चाहिये कि पहाड़ के अपर या निर्जन घर में या एकान्त में, ऐसी जगह सलाह करे, जहाँ भेद लेने बाले न पहुँच सकें।

मंत्री की छोड़ कर, दूसरा कोई भी जिस राजा की सलाइ का हाल नहीं सुन पाता, वह थोड़ी सम्पत्ति वाला होने पर भी, धीरे थीरे सारी पृथिवी का स्थामी हो जाता है।

जहाँ सलाह करने की जगह हो, यहाँ से राजा के। चाहिये कि म्लेच्छ, रोगी, अन्धा बहिरा, मुर्ख, गुँगा, बहुत बूढ़ा, स्त्री और तोता, मैना आदि चिड़ियों के। दूर कर दे।

राजा को अपना काम इस तरह करना चाहिये कि उसका मित्र, वा शत्र कोई भी बलवान हो कर, उसे पीड़ित न कर सके जब तक शरीर निरोग रहे, तब तक नियम पूर्वक राजा स्वयं शासन करे, और शरीर में क्रेश होने पर, योग्य मंत्रियों के ऊपर राज्य-भार झोड़ वे।



## आठवाँ अध्याय

### १--साँसारिक-मुख्य-व्यवहार

उत्तम परामर्श देने वाले मंत्रियों तथा विद्वान ब्राह्मणों के सहित राजा न्यायालय (धर्माधिकरण सभा में) जाय और वहाँ वैठ कर और दिहना हाथ बाहर कर, वादी, प्रतिवादी (मुद्द-मुद्दालह) के कथोपकथन (वात चीत) को सुने।

लोगों में अक्सर अठारह तरह के परस्पर व्यवहार होते हैं, जिनसे उनमें भगड़े पैदा हुआ करते हैं। उन भगड़ों को निप-टाने के लिये गवाही और लिखे हुए प्रमाणों के सहारे न्याय करना चाहिये।

भंगड़े की मुख्य जड़ ये अठारह बाते हैं :--

१-निच्च प (धरोहर)।

२-ऋण-दान (कुर्ज़-देना)।

३-ग्रस्वामी विक्रय (विना मालिक की परवानगी उसका माल वेच देना)।

४-सम्भ्य-समुत्थान ( साभे का व्यापार )।

५-द्त्ताप्रदानिक (दी हुई वस्तु का फेर लेना)।

६-वेतन-दानं (नौकरी यानी तनस्वाह का न देना)।
७-संविदं व्यतिकम (प्रतिका-दक्रार के विरुद्ध चलनाः)

८-क्रय विक्रयानुशय-(सरीदने और वेचने के संगड़ेः)।
८-स्वामीपाल विवाद (पशु-स्वामी और पशु-पाल का सगड़ा)।
१०-सीमा विवाद (मेंड पर लड़ाई)।
११-कड़ी बातों की कहा छुनी।
१२-चोरी।
१३-साहस (ज़बरदस्ती धन छोन लेना)।
१४-स्त्री संग्रह्ण (दूसरे की स्त्री की ले लेना)।
१५-की और पुरुष के धम्मी की मीमाँसा।
१६-मार पीटः।
१७-धन का हिस्सा बाँट।
१८-जुआ और आह्नय (जुआ खेलना और जानवरों के।
लड़ाई में वाँव लगा कर हारना जीतना)।

जब राजा स्वयं इन कार्न्यों की निपटांने में असमर्थ हो, तब विद्वान नीति जानने वाले किसी ब्राह्मण की इन कामों के लिये नियुक्त करे।

वह ब्राह्मण, तीन सभ्यों के साथ सभा में वैठ कर, एकान्त में राज काज करे।

#### २-सभा-नियम

पहिले तो सभा में जाय नहीं और यदि जाय तो सत्य बात कहे। सभा में बैठ कर, कुछ न कहने बाला और भाउ बोलने वाला; दोनों तरह के मनुष्य पाप के भागी होते हैं। जिस सभा में सभासदों के सामने धर्म का श्रधर्म से और सच का भूठ से नाश किया जाता है, उस सभा के समासद नष्ट हो जाते हैं।

जो मनुष्य धर्मा की नष्ट करता है, उसे धर्मी नष्ट करता है, धर्मा की रहा करने से, धर्मी ही उसकी रहा करता है। इस लिये धर्मी की सदा रहा करनी चाहिये जिससे नष्ट हुआ धर्मी, हमें नष्ट न करे।

प्राणी मात्र का धर्मा ही मित्र है। मरने के बाद धर्मा ही हमारे साथ जाता है श्रीर सब कुछ तो शरीर के साथ साथ यहीं नष्ट हो जाता है।

मिथ्या विचार से जो पाप होता है उसका एक हिस्सा अधर्म करने वाले का, दूसरा हिस्सा क्ठी साली (गवाही) देने वाले का, तीसरा सभासदों (जूरियों या असेसरों) का और चौथा राजा का मिलता है।

#### ३-राज्य-नाश के कारण

जिस राजा के सामने श्रुद्ध न्याय श्रन्याय का विचार करता है उस राजा का उसी तरह नाश होता है, जैसे दलदल में फँसो हुई गी का।

जिस राज्य में शुद्र और नास्तिकों की बढ़ती होती है और जहाँ द्विजों की घटती होती है—वह राज्य, दुर्भिस तथा अनेक अकार के उपद्रवों से बहुत जल्द नण्ट होता है।

### 8-न्याय का विधान

त्रर्थ, अनर्थ, धर्मा, अधर्मा की जान कर, वर्ष के अनुसार राजा कार्य्य करे। अर्थात् पहिले ब्राह्मण काः किर स्त्रिय काः, किर वैश्य का और तब ग्रह्म का विचार करे।

राजा बाहिरी चिन्हों से लोगों के मन के भाव जानने का यत्न करे। राजा, लोगों के स्वर, वर्ण, इशारा, आकार, नेत और हाव-भाव की ओर ध्यान रखे।

आकार, रशारे, चाल, ढाल, बातचीत, नाक, आँक, और मुँह के विचकाने से लोगों के मन के भाव जाने जा सकते हैं।

अनाथ बालकों के धन की राजा तब तक रहीं करे, जब तक वे पढ़ कर, समभदार न हो जाँग। सोलह वर्ष के बाद बालक-पन बीत जाता है।

बिना मालिक (लाबारसी) के घन की राजा तीन वर्ष तंक अपने ख़ज़ाने में जमा रखे। इस बीच में अगर उस धन का स्वामी आवे, तो उसकी जाँच कर के, उसका धन उसे लौटा है। तीन वर्ष बीत जाने पर, राजा उस घन को अपने काम में लगा ले।

यदि कोई लावारसी माल का दावा करे और पूँछने पर ठीक-ठीक पता न बता सके; ते। राजा उसे चोर की तरह दएड दे अर्थात् भूठा दावा करने वाले पर उतना जुर्माना (अर्थ-दएड) करे जितने का उसने दावां किया हो।

यदि किसी विद्वान बाहाणों की पहिले का रखा धन कहीं मिले तो वह धन उसीका होगा। राजा की उसमें से कुछ भी हिस्सा न मिलेगा। क्योंकि ब्राह्मण सब का स्वामी है। अगर राजा की कहीं गड़ा हुआ धन मिले, तो उसका आधा धन वह ब्राह्मणों की दे डाले और आधा अपने खज़ाने में ज़मा करें।

किसी वर्ण का क्यों न हो, धन चोरी जाने पर, राजा चोर से धन वसूल करे और जिसका वह धन हो उसे लौटा दे। यदि उसे न दे के स्वयं ले ले, तो चोरी का पाप उसे लगता है।

जीसे घायल हिरन के लोह की बूदों के सहारे, शिकारी हिरन का पता लगा लेते हैं वैसे ही राजा भी श्रमुमान से यथार्थ बात का निश्चय कर ले।

महाजन यदि कर्ज़दार से अपना पावना दिलवाने की-श्रजी दे, तो राजा गवाही सास्त्री, वा टीप श्रादि से दिये हुए धन का प्रमाणित कर, श्रासामी से महाजन के। धन दिला दे।

महाजन जिस उपाय से ग्रासामी से ग्रपना धन लेना चाहे, राजा इसी-तरह उसे धन दिला दे।

"तुम्हारा मेरे पास कुछ पावना नहीं है"—ऐसा कह के यि आसामी महाजन का देना मुकरे तो राजा गवाही साखी ले कर, यदि धन देना प्रमाणित हो, तो धन दिलावे और भूठ बोलने के लिये आसामी पर उसकी हैसियत देख कर जुर्माना भी करे। वाबा होने पर राजा पहिले आसामी से कहे कि महाजन का "देना दो."। अगर आसामी देना चुकाना अस्वीकार करे, तव साखी गबाही राजा ले।

जो वादी ऐसा साली (गवाह) न्याय सभा में लावे जो घटना स्थान पर न रहा हो, जो पहिले कह कर पीछे मुकर जाय, जो परस्पर विरुद्ध गवाही दे या असली वात कह कर उसे फिर मेंटे, जो एक वार एक बात सकार कर, दूसरी वार वही बात पूछने पर नकारे, या जोः अकेले में गुवाही की ले जाकर लिखाता पढ़ाता हो, जो विधि पूर्वक पूछने पर पश्च का जलर ने दें, जो अपने दाये को साबित न कर सके प्रेसा दावीदार न्याय सभा में हार जाता है।

## ५-साक्षी (गवाह) कैसे होने चाहिये?

विवाहित, पुत्रवान् और एक जगह रहने वाले सत्रिय, वैश्य तथा ग्रुद्ध जाति के लोग सासी देने योग्य हैं। शान्त-समय में जहाँ तहाँ के लोगों की सासी नहीं मानी जा सकती है।

सच बोलने वाले: सोभ-रहित, मनुष्य की गवाही मानी जा सकती है।

ं धन के लोम से गवाही देने वाले, मित्र, नौकर, शत्रु और जो पहली मूठी गवाही दे खुके हैं, जो रोगी हैं और जो महा? पातकों से दूषित हैं-ऐसे लोगों की गवाही नहीं ली जा सकती।

रसोद्दादर, नट, वेदों के जानने वाले, ब्रह्मचारी और संन्या-सियों की गवाही राजा का न लेनी चाहिये।

दासं, बदनाम, लुटेरे, वर्जित काम करने वाले, बूढ़े, वालकं, चाएडाल ऋदि नीच-जाति के लेग, क्रान्धे, कुबड़े, आदि की राजा गवाही न ले।

सियों की साक्षी सियाँ, दिसों के साक्षी दिस और नीचें। के नीच ही साक्षी होने चाहिये।

पाप करने वाले समभते हैं कि हमें कोई नहीं देखता, पर उन्हें देवता सदा देखते हैं श्रीर उनके दृदय में बैठा हुआ पर मोतमा उनके किये हुए पापों की देखता है। ब्राह्मण को "चोलिये," सत्रिय को "सच कहो" वैश्य को
"गऊ बीज और सुवर्ण की सौगन्द स्नाकर कहो", और शुद्ध को
"सब पापों को सौगन्द स्ना कर बोलो"-कह कर, राजा प्रश्न करे।
गवाह बन कर, सूठ बोलने वाले को, ब्राह्मण-हत्या, बालक-हत्या, मित्र के साथ द्रोह करने और इत्रम के समान पाप लगता है।

### ६-दग्रह-विधान

स्वायम्भू-मनु ने द्रांड देने के जो दस स्थान कहे हैं, वे चित्र वैश्य और शद्रों ही के लिये हैं, ब्राह्मणों के लिये नहीं।

१-उपस्थ (गुप्त-स्रङ्क) २-उदर (पेट) ३-जिह्ना, ४-दोनों हाथ, ५-नेत्र, ६-नासिका, ७-दोनों कान, द-धनः, ६-दोनों पैर स्रोर १०-सारा शरीर (महा-श्रपराध करने पर) ये दश दएड के स्थान हैं।

अपराध सिद्ध होने पर राजा अपराधी का वल तथा उसके अपराध की विचार कर दग्ड दे।

दएड न देने योग्य की दएड देने से और दएड देने योग्य अपराधी को दएड न देने से राजा की निन्दा होती है और मरने पर, वह नरक में गिरता है।

### ७-ह्याज की व्यवस्था

साधुओं के आचार का विचार कर, सत्पुरुष दो रूपया\*

<sup>\*</sup> मूल प्रन्थ में " पण " लिखा है।

अर्ण-दाता की प्राञ्चण से २ वपया सैकड़ा, सतिब से ३ वपवा सेकड़ा, वैश्य से ४ वपया और शूझ से ५ वपया सेकड़ा व्याज तेना चाहिये।

गिरवी रखे हुए माल का महाजन काम में न लावे। श्रंगर काम में लावेगा तो उसे व्याज न मिलेगा।

यदि धनी अपने सामने अपनी वस्तु की दूसरे की दस वरस तक बतता देख कर, कुछ न कहे, तो फिर वह उसे नहीं पा सकता।

साथ ही धनी पागल न हो और बालक न होना चाहिये। कोई चीज़ मोल ले कर, या वेच कर, इस दिन के भीतर, नापसन्द होने पर, फेरो जा सकती है।

### ६-फुटकल बातें।

गाँव के आस पास चार सी हाथ या तीन लाडी नाँप कर, भूमि छोड़ देनी चाहिये और बड़े बड़े शहरों में गाँव से तिगुनी छोड़नी चाहिये।

राजा चोरों को दबाने के लिये सदा तथ्यार रहे। चोरों की व्याह देने से राजा का यश फैलता है और राज्य की बढ़ती होती है।

प्रजा जो धरमें करती है, रहा करने वाला राजा उसका छठवाँ हिस्सा पाता है।

जैसे द्विज यह कर के पविष होता है, वैसे ही पापियों की दएह देने और साधुओं का संग्रह करने से राजा पवित्र होता है।

जिस अपराधि से अन्य लोगों की एक रुपया जुर्माना हो सकता है, राजा यदि स्वयं उस अपराध को करे, तो उसे एक हज़ार रुपया जुर्माना देना पड़ेगा। राजा के जुर्माने का रुपया जल में फेंक दे, या ब्राह्मण की दे दे।

चोरी करने से, जो पाप श्रद्ध को होता है, उससे दूना वैश्य को, वैश्य से दूना चित्रय को और उससे दूना ब्राह्मण को होता है।

वनस्पतियों के फल मूल, होम के लिये काठ और गऊ के सिलाने के लिये घास का लेना चोरी नहीं कहा जाता।

सव पापों का पापी होने पर भी ब्राह्मण का जान से कभी न मारे, धन सिहत उसे देश से निकाल दे।

जिस राजा के राज्य में चोर, व्यभिचारी और कडोर बचन बोलने वाले, दुस्साहसी और डाँकू गुएडे नहीं हैं—वह राजा इन्द्र-लोक-बासी होता है।

स्त्री, पुत्र, वास-ये तीनों शास्त्र में निर्द्धन कहलाते हैं। ये जो कुछ धन पैदा करें, उस पर उनके स्वामी ही का अधिकार होता है।

राजा नित्य साधारण और विशेष कामों की, सर्वारी, आय-व्यय और सानि तथा ख़जाने की देखें।

राजा इस तरह सारे व्यवहारी का पूरा करता हुआ, सुबं पापी से छुटकारा पा कर, परम-गति पाता है।



## नवा अध्यायः

#### १-स्त्रियों की रक्षा

पति को चाहिये कि वह सदा अपनी की के अपने हाथ रखे और कियों के हाथ में रखने का सब से उत्तम उपाय यह है कि उन्हें सदा धर्म में तत्पर रखे।

कुमारी अवस्था में स्त्री की रक्षा उसका पिता करे; युवा अवस्था में पति और बुद्धा अवस्था में पुत्र अपनी माता की रक्षा करे। स्त्रियों की कभी स्वतंत्रता न देनी चाहिये।

बुरी सक्कत से सियों की सदा बचाना चाहिये, क्योंकि इसमें ज़रा सी भी असाधधानी होने से सियाँ पिता और प्रति-दोनों के कुलों में कलंक लगा देती हैं।

स्त्री की रक्षा करना परम धर्मी समक्ष कर, दुर्बल, अन्धे और लुली का भी अपनी अपनी पत्नी की सदा रहा करनी जाहिये।

ें जो लोग की की रक्ता करते हैं, वे अपने वँशा और अपने चरित्र की भी रक्ता करते हैं। पति अपनी पत्नी के शरीर में प्रविष्ट हो कर, पुत्र रूप से जन्मता है। स्त्री से पुनर्वार जन्मने के कारण, भार्यों के। जाया कहते हैं।

बल से कोई स्त्री की रहा नहीं कर सकता। सियों की रहा केवल इन उपायों से हो सकती है। धन का संग्रह, व्यय, सफ़ाई धर्मा रसे। इं और घर की वस्तुओं की देख भाल सियों को सोप देनी चाहिए, जिससे उनका मन सदा काम-काज में लगा रहे।

जो दुःशीलास्त्री, स्वयं अपनी रक्षा करने का यल नहीं करती, उसकी रक्षा घर में चन्द कर के रसने से भी नहीं हो सकती।

पर जो सदा अपनी रह्या में तत्पर है—कोई उसकी रह्या न भी करे, तौ भी वह सुरह्मिता रहती है।

१-मद्यपीना, २-बुरी सङ्गत, ३-पति से श्रत्नग रहना, ४-इधर उधर घूमना, ५-वेसमय सोना श्रीर ६-दूसरों के घर में रहना--ये छः दोष कियों के। खराब कर देते हैं।

क्षियों के वैदिक संस्कार नहीं होने चाहिये। ये वेद की श्रिधकारिणी नहीं हैं।

## २-साधारण-प्रजा-धम्म

सियाँ बड़ी भाग्यवती होती हैं। सन्ताब उत्पन्न करने से— ये सत्कार योग्य हैं। सियाँ घर की शोभा हैं। घरवाली और स्वी में कूछ भी भेद नहीं है।

सन्तान पैदा करना, सन्तान का पालना-पोसना, घर का काम धम्धा करना, श्रतिथियों का सत्कार करना-स्त्रियों द्वारा ही हो सकता है। इन कामों की साधना स्त्रियाँ ही हैं। बटवारा एक ही बार होता है। कन्यादान एक ही बार होता है #। प्रतिहा भी एक ही बार की जाती है, जो सज्जन हैं वे इन तीनों बातों के। एक ही बेर करते हैं।

वेवर के बास्ते जेडे भाई की की माता के समान और जेडे भाई के लिये लौहरे भाई की स्रोपुत्र-वधू के समान समभनी चाहिये।

#### ३-विधवा-विवाह की निन्दा।

विवाह-शास्त्र में ऐसी कोई भी विधि नहीं है, जिससे विध-वार्जी का पुनर्विधाहों हो सके।

सुशिचित, शास्त्र जानने वाले, द्विजाति विधवा के विवाह को पशु-धर्म कह कर, निन्दा करते हैं। कहते हैं, पहिले राजा-वेण के राज्य-शासन में यह रीति मनुष्यों में प्रचलित हुई थी।

राजा वेण ने बल-पूर्वक, ऋषियों के मना करने पर भी, पाप में डूब कर, यह प्रधा चला कर, वर्छ-सङ्करों (दोगलों) के। उत्पन्न किया था।

## ४-त्याज्य-स्वियाँ

एक के साथ सगाई कर के, दूसरे के साथ अपनी कत्या का विवाह करने वाले पुरुष की पाप का भागी होना पड़ता है।

<sup>#</sup> मनु अ० ६, रहो। ४७ का यह आशय है। स्त्रियों का एक बार ही विवाह होता है। पुनर्षिवाह करना शास्त्र-विरुद्ध है। ं न विवाह विघानुक्तं विधवावेदमं पुनः॥ ६५॥ अयं द्विजैद्धि विद्वद्धिः पशुधम्मो विगहि तः॥ ६६॥

यदि स्त्री में देखि हो, यीमार हो, श्रीर धोखा दे। कर विवाह दी गई हो, तो पति उस स्त्री को छोड़ सकता हैं।

कन्या का दोष वतलाये विगा, जो कन्यादान करता है, उस भन्द-वृद्धि कन्या-दाता का दान, यदि वर चाहें तो न ले। इसी तरह कन्या भले ही जन्म-भर कारी रहे, पर गुण-हीन पुरुष के साथ कभी विवाह न करे।

#### ५-विवाह का समय

तीस वर्ष के पुरुष का वारह वर्ष की कन्या से और चौवीस वर्ष के युवा का आठ वर्ष की कन्या के साथ विवाह करे। पर यदि धर्मा जाने का उर हो तो शीध्र भी विवाह हो सकता है।

व्याहे हुए स्त्री पुरुष की सदाचार से रहना चाहिये, 'जिससे आपस में मन विगड़ौल न हो।

#### ६-बटवारा

वाप के मरने पर, सब भाई मिल कर, माता पिता के धन की बराबर बराबर, बाँट लें। पिता के रहते पुत्रों की पिता के माल टाल में हाथ लगाने का कुछ भी अधिकार नहीं है।

यदि छोटे भाई अपने जेठे भाई को पिता के समान मान कर उससे भोजन कपड़े भर लिया चाहे, तो पिता की सारी सम्पत्ति का मालिक जेठा भाई ही होगा।

जेडे पुत्र के जन्मते ही मनुष्य पुत्रवान् होता है और पितरों के ऋग् से छूटता है। इसलिये जेडा पुत्र श्रपने पिता की सारी सम्पत्ति पाने का श्रधिकारी है। ः जिस जेठे:पुत्र के जमाते ही पिता पितरों के ऋण से. सूदता है और समर होता है-वही जेठा:पुत्र : धर्म .से :खत्पस .पुत्र है। दूसरे पुत्र ,"कामज",पुत्र कहलाते हैं।

बड़ा भाई छोटे भाइयों को पुत्र समभ कर पाले बाँग छोटे भाई अपने बड़े भाई को पिता मान कर उसके कहे में चलें। त पिता का धन बाँटने के समय सब बस्तुओं का विसवाँ हिस्सा और सब से बहुया चस्तु, जेठे पुत्र को मिलेगी । मभले को चालीसवाँ हिस्सा और अस्सी हिस्से में से एक हिस्सा अधिक मिलेगा ।

जिन बहिनों का ज्याह नहीं हुआ उनके बिवाह के लिये हरेक भाई को अपने अपने हिस्से में से चौथाई हिस्सा अवश्य देना चाहिये। न देने वाला भाई पतित होता है।

पौत्र (लड़के का लड़का ) और दौहित्र (लड़की का लड़का ) में कुछ भी भेद नहीं है।

्रद्भी नाँच में चढ़ कर पार उतरने में-जो दुर्गति होती है, कुपुत्री (कपूती) से परलोक वासियों को उसी तरह कछ भोगना पड़ता है।

पति ने अधने जीवन काल में जो गहने अपने खो के लिये वनवा विये हैं। पति के मर जाने पर, कोई. उन्हें नहीं बढ़ा सकता। उनको सेने वाला पतित होता है।

#### ७-जुआ

पाँचा झाविं के बेल को 'जुआ" कहते हैं और घोड़े मेंदे आदि पशुओं होरा बाजी बद कर, जो खेल होता है-उसे 'आत. ह्रय" कहते हैं। राजा अपने राज्य में, ये दोनों कर्म रोके। ये दोनों कर्म राजाओं के नाश का कारण होते हैं।

जुआ और समाह्य सुलंखुहला चोरी है। इसलिये इन्हें रॉकने में राजा की सदा तत्पर रहना चाहिये।

जो आदमी स्वयं जुझा खेलता, या दूसरों के जिलाता है और जो समाइय स्वयं करता है, वा दूसरों से कराता है, राजा उसके अपराध को विचार कर, या तो उसके हाथ कटवा ले, या उसे मरवा डाले।

राजा जिवारी, धूर्त, कूर, पाखराडी और नियम विरुद्ध काम करने वाले और शराबी मनुष्यों को नगर में न बसा कर, बाहर निकाल है।

ये सब छिपे हुए चोर हैं—जो भलेमानसी की सताया

सुमा खेलना बड़ा बुरा काम है। इसके खेलने से बैर बढ़ता है। इसलिये जो बुद्धिमान हैं-वे हँसी में भी कभी जुझा न खेलें।

ब्रिपके वा खुलंखुल्ला जो लोग जुम्रा खेलते हैं : राजा उन्हें व्राह्म वे।

राजा को चाहिये कि राज्य की रक्षा और उसके बढ़ाने चाले कामों को सदा करता रहे। क्योंकि कामों को आरम्भ करने वाले दी को सदमी मिलती है।

श्रसत में. सत्ययुग, त्रेता, द्वापर, और कित्युग-राजा के वर्ताव पर टिके हैं। श्रसत में राजा ही का दूसरा नाम युग है।

जब राजा प्रजाकी उन्नति की त्रोरसे हाथ खींच कर, सो रहता है, तभी कलियुग लगता है। जब जाग कर भी काम नहीं करता तब द्वापर युग त्रारम्भ होता है। जब कर्म, करने को तैयार होता है, तब नेता-युग समका जाता है और जब शास्त्रानुसार वर्ताव करता हुआ राजा विचरता है, तब संसं-बुंग बरतने सगता है।

#### ब्राह्मण माहमा

जिन ब्राह्मणों के क्रोध करने पर ब्राह्म को सब मही बनना पड़ा; जिन्होंने समुद्र का जल पीने योग्य न रखा; जिन्होंने चन्द्रमा को श्रयी-रोग से पीड़ित कर, फिर पूरा किया; उन ब्राह्मणों को कुछ कर, कौन नष्ट न होगा। जो स्वर्गीद-लोक और लोक-वालों की रचना कर सकते हैं,

जो स्वर्गादि सोन और लोक-वालों की रचना कर सकते हैं, जो कुंद्र होने पर देवताओं को अदेवता कर सकते हैं, उन ब्राह्मणों को क्रुद्ध कर के भला किसकी बढ़ती हो सकती है!

चाहे संस्कार युक्त हो, चाहे असंस्कार युक्त हो, जैसे अपन महत् देवता है, वैसे हो ब्राह्मण चाहे विद्वान हो वा अविद्वान, वह मी महा देवता स्वरूप है।

वेद के जानने वाले बाह्यण, संजिय और वैश्य की सेवा टहल करना ही शुद्र का परम-सुख कारी धर्मा है।

सिंफ रहने वाली, ऊँची जाति की सेवा करने वाली, मीठी वात बोलने वाली, अहङ्गार रहित और नित्य बाह्यणों के श्राभित रहने वाला शुद्र, धीरे धीरे श्रेष्ठ जातित्व की पाता है





## दसवां अध्याय

## १-जन्म से वर्ण-व्यवस्था

ब्राह्मण, सत्रिय और वैश्य को चाहिये कि अपना अपना धर्म करते हुए, विद्या पढ़ें। केवल ब्राह्मण ही पढ़ाने का अधिकारी है। सत्रिय और वैश्य नहीं। शास्त्रकारों, ने यही, निर्णय कर रखा है।

ब्राह्मणों को चाहिये कि शास्त्रानुसार-चारों हुन्गों को जीवन-निर्वाह के उपाय जाने और उनको बतावें । साथ ही आप भी शास्त्र में कहे हुए कर्म्म करें।

उपनयनसंस्कारः होने से आहाणः ज्ञित्रयः और वैश्य को 'हिज्ञ' कहते हैं। उपनयन संस्कारः रहित श्रद्ध - किज्ञः नहीं है। ब्राह्मण, ज्ञित्रः वैश्य, श्रद्ध - येः चारः ही चर्ण हैं। स्पाँचवाँ वर्ण नहीं है।

निज विवाहिता स्त्री में ब्राह्मण के द्वारा उत्पन्न सन्तान ब्राह्मण, त्विय के द्वारा त्विय, वेश्य के द्वारा वेश्य और श्रूड़ के द्वारा श्रुड़ उत्पन्न होता है। अविवाहिता और दूसरे वर्ण की की की कोख से उत्पन्न हुए सन्तान के। वर्ण-सङ्गर (दोगला) कहते हैं।

# २-अन्य जातियों के कम्म

नियाद जाति का काम महली मारना है, बहेलियों का काम चिड़ियाँ आदि मारना है, स्त-जाति का कर्म रथ हाँकना, अम्बष्ट का चिकित्सा करना, वैदेह का अन्तःपुर (रनवासः) की रखवाली करना और मागध-जाति का काम व्यापार करना है। इत्र, उम्र और पुकस-जाति वालों का काम विलों में बसने वाले जीवों को मारना है। धिग्वण (जमार) आति का काम चमड़े की चीज़ें बनाना, और वेण जाति का काम करताल मृदक बजाना है।

ये सब जातियाँ अपना अपना काम करती हुई, चैत्ववृक्ष के तले, पर्वत की सलहटी, मर्घट-और उप बनों में रहें। कि निक्र के वाएडाल और श्वपच जाति के लोगों को गाँव के बाहर बसाना चाहिये। इनके गधे और कुत्ते ही धन हैं। मुद्दी के कपड़े पहिनना, पूटे बर्तन में खाना, लोहे के गहने पहिनना और एक जगह न रह कर सब-ठीर घूमना इनका नित्य का कम्म है।

सत्तम्मीं को करते समयः इनके दिक्ताः भी न जाहिये। इन्हें अन्न देना हो तो नौकर के हाथ करेन में फ़िजवादे। अनार्थता, निदुरता और वध कार्थ करना—ये काम नीचीं के हैं।

## ३—चारो वर्णी के संक्षिप्त कम्म

्र हिसा न करना सत्य बोलगा अस्याम से किसी, का धन न छीनना, पवित्र रहना, इन्द्रियों, को अपने यश्नमं रखना से करमें। चारों वर्ण वालों के हैं।

#### १ २ - ३ ४. ५. ६

पदना, पदाना यह करना, कराना, दान देना और सेना— ये छः काम आहाणों के हैं।

इन छः कर्मी में से तीन क्रमों से ब्राह्मण अपनी जीविका चलावें। अधित्यक करा कर, पढ़ा कर श्रीर हान ले कर।

चित्र के पढ़ना चित्र करना और दान देना ही बतलाया गया है। एपढ़ाना, यह कराना और दान लेना, चित्रय के लिये मना है।

विश्यं भी दिविष की तरेह नं तो पढ़िये, न यह करावे और न दान ले। दिविष और वैश्य की जीविका के उपायं अलग अलग हैं।

त्रियों की हथियार चला कर और बैश्यों के स्थापार कर के गांच वेल पाल कर, और बेती कर के, जीविका चलानी चाहिये।

वैरी को युद्ध में जीतना और युद्ध से न भागना—ये जित्रय के स्वाभाविक धर्मा है। राजा वैश्यों का हथियार से रजा करे और इसके लिये उनसे उचित कर ले।

शुद्र की जीविका-तीनों वर्णा की सेवा से बलती है।

### %-अग्रपद धरम

अपिद्-काल में ब्राह्मण के लिये जैसी जीविकी कही हैं, जैतिय विपद्-ब्रह्म होने पर उसी तरह जीविकी निभावें, पर सदी के लिये विप्र-वृक्ति धारण न करे। विषद्-प्रस्त बाह्यस्, सम लोगों से दान ले सकता है, बाह्यस्य स्वभाव ही से जल और अग्नि की तरह पवित्र है। आपद्-काल में निन्दित की यह कराने पढ़ाने और दान लेने से भी वे अपवित्र नहीं हो सकते।

भूत के मारे पदि पाण निकलते हैं। तो ब्राह्मण नीच का भी अन्न से सकता है।





# ग्यारहवा अध्याय

#### २-दान-विधान

धर्मा भिन्नुक स्नातक ब्राह्मण नौ तरह के होते हैं ब्रथित्—

- (१)-सन्तान के लिये विवाह की इच्छा वाले।
- (२)-यश करने के श्रिभिलापी।
- (३)-रास्ता चलने वाले।
- (४)—गुरु के भोजन वस्त्र के लिये जिन्हें धन की आवश्य-कता पड़ती है।
- (५)—माता के भोजन वस्त्र के लिये धन चाहने वाले।
- (६)-पिता कें निर्वाह के लिये धन की चाहना करने वाले।
- (७)-पढ़ने वासे।
- (=)-रोगी।
- (8)—सर्वस्व द्विणा युक्त विश्वजित यह करने वाले। श्रसत में दान के यथार्थ पात्र ये ही ब्राह्मणं हैं। राजा को चाहिये कि यथा-योग्य रत और यह की द्विणा इन ब्राह्मणों को दे।

मनुष्यः को चाहिये कि पहिले अपने दुःशी और भूखे कुटुनियों का पालन पोषण करे। जो अपने घर वालों को दुःश्वी छोड़ कर, बाहरे वालों को किलाता पिलाता और बहाता पहिनाता है-यह दान नहीं करता दिखने में भला होने पर भी परि-खाम उसका अञ्छा नहीं होता।

जो मनुष्य पालने येग्य स्त्री पुत्रांदि का पालन न कर के परलेक सुधारने के लिये दुसरों को दान देता है उसे दोनों लेकों में (इस लोक और परलेक में) दुःस्त मोगना पड़ता है। जो पुरुष दुष्टों से धन श्लीन कर साधुओं को देता है वह मानों नाथ बन कर, उन दोनों को संसार-क्पी संसुद्ध के पार उतार देता है।

्या करने वाले के धन की जानी लोग देवस्य (अच्छा धन) समभते हैं: और जो कभी यश नहीं करता, उसके धन की राह्मसे का धन कर, न लेने योग्य समभते हैं।

#### २−ब्रह्म-बल

धरमं जानने वाला ब्राह्मण किसी वर्ग वाले के दुए करमें की फरियाद न करे। यह अपने ब्रह्म-बल ही से दुए की दुए करमें का फल चकावें।

राज-बल और महा-बल के बीच-महा ही श्रेष्ट है। इसलिये बाह्यण की अपने ही से दुस्ट की दग्छ देना चाहिये।

ब्राह्मण अधर्य-घेद की अक्रिस्सी श्रुति को पढ़ कर, शतु के। शाप से नष्ट करे। ब्राह्मण का यश्चन ही उसका शक्स है।

## ३-प्रायश्चित्त और पापां के फल

अनजाने किया हुआ पाप वेद पढ़ने से हूर होता है, पर जानवृक्त कर किये हुए पापों के अलग अलग प्रायश्चित है। जो पापी जानवृक्त कर, प्रायश्चित्त नहीं करता, उसे साधु

की सङ्गत न करनी चाहिये।

सोना चुराने वाले के नाखून वुरे होते हैं। जो शराब पति। है, उसका दात काले होते हैं। ब्राह्मण मार्ने वाले का चयी रोग होता है और गुरु पत्नी के साथ खोटा काम करने से शरीर का चाम बिगड़ जाता है।

चुगल स्रोर की पीनक (नाक से दुर्गन्ध का आना) की बीमारी होती है। भुड मूठ निन्दा करने वाले के मुह में बास आने लगती है। धन के चुराने वाले का कोई अह दूट जाता है, या कम होता है और जो नाज में मिलावट कर के बेचता है, उसके अधिक अङ्ग होते हैं।

अञ्च खुराने वाले की अग्नि मन्द् पड़ जाती है और गुरु के विना सिखाये दूसरे का पांठ सुन कर, पढ़ने वाला पुरुष गू गा होता है। कुएड़ा चुराने वालों के सफ़ेद कोड़ हो जाती है और

जो घोड़ा चुराता है वह लक्का होता है। वीपक चुराने वाला अन्धा, दोपक बुभाने बाला काना-जीवा के मारने वाले का तरह तरह की बीमारियाँ होती हैं और जो पराई स्त्री के साथ साटा काम करता है-उसका श्रारीर बादों से मोटा पड जाता है।

१-ब्रह्म-हत्या. २-मिद्रा पानः ३-ब्राह्मण का सोना खुराना १-गुरु पत्नी के साथ खोटा काम और ५-इन पापियों के साथ एक वर्ष तकः रहता-इन पाँचों की महा-पातक कहते हैं।

अपनी बड़ाई करने के लिये डीगें हाँकना (अर्थात् भूठ बोलना) राजा से दूसरों की चुगली खाना और गुरु के भूठे समाचार सुनाना-ये भी जहा-इंत्या " के बराबर हैं।

अभ्यास न कर के ब्राह्मण का बेद भूल जाना; वेद की निन्दा करना, भूठी गवाही देना, मित्र-बंध, अनसानी बस्तुश्रों का स्नाना —ये छः काम मदिरापान करने के बराबर हैं।

किसी की धरोहर के हड़प जाना मनुष्य बोहा, चाँदी, पृथिवी, हीरा और रहों का चुराना 'सोने" की चोरी के समान है।

संगी बहिन, कुमारी, चांगडासिन, संसा और मित्र की मार्ग्य के साथ खोटा काम करने के बराबर है। ब्रह्म-हत्यारे का पाप छुड़ाने के सिथ, कटी बना कर और भील माँग करें, बारह वर्ष वन में रहना चाहिये और वह आदमी की सोपड़ी होंथ में सेवा लिये रह, जिससे लोगों के उसका ब्रह्म-हत्यारा होना में सिवा लिये रह, जिससे लोगों के उसका ब्रह्म-हत्यारा होना में सिवा की जाय।

अगर कोई ब्रिज जान वृज कर, मिंद्रा पी हो, तो उसे इस पाप की जुड़ाने के लिये—मिंद्रा की ख़ूब तपा कर, गर्म करना चाहिये। जब मिंद्रा अच्छी तरह खोलने लगे, तब उसे पीये। इस मृद्रिश से यदि उसका श्रीर जहा जाय तो समसे कि मिंद्रा-पान का मायश्चित हो गया ।

<sup>#</sup> देको अ० ११ का ६१ वाँ श्लोकन

मदिरा श्रन्न मल है। मल की पाप कहते हैं। इसलिये द्विजातियों को शराब न पीना चाहिये।

जिसके शरीर में बैठा हुआ ब्रह्म एक बार भी मद्य से भीगता है, उसका ब्राह्मण्ड्य जाता रहता है और वह श्रद्ध के समान हो जाता है।

सोना चुराने का पाप राजा से दग्ड पाने पर जाता रहता है। ब्राह्मण इस पाप की तपस्या करके भी हटा सकता है।

जो गुरु-पत्नी के साथ खोटा काम करने के पाप का प्राय-श्चित्त करना चाहे, तो उसे एक लोहे की स्त्री बनवा कर, उसे तपाना चाहिये। जब वह गर्म हो कर लाल सुर्ख़ हो जाय, तब उसमें वह पापी चिपट जाय। उसके साथ तब तक चिपटा रहे जब तक प्राण् निकल न जाँय। प्राण् निकलने ही से इस पाप से खुटकारा मिलता है।

्र बालको को मारने वाला, कृतझ (किये की मेंटने वाला) शरण आये की मारने वाला और की की मारने वाला; यदि विधिवत प्रायश्चित करके शुद्ध भी हो जाँय तो भी इनके साथ किसी तरह का व्यवहार न रखना चाहिये।

शान का बढ़ाना, ब्राह्मणों की; रत्ना करना, चत्रियों की; खेती व्यापार श्रीर पशु-पालन वैश्यों की तपस्या है। श्रद्धों का तप सेवा करना है।

#### **%**—तपस्याः का फल

जो न पूरे होने योग्य काम है-वे तपोवल से पूरे होते हैं। शरीर मन और वचन से लोग जो पाप करते हैं, तपस्वी अपने तपोबल से उसे शीझ नष्ट कर देते हैं।

तपस्या से पाप-रहित ब्राह्मणों के यश का हिन से कर, देवता उन्हें मनुमाना फल देते हैं।-

सब लोकों के प्रभू ब्रह्मा ने तपोबल ही से इस शास की रचा है। तपस्या कर के ही ऋषियां ने वेदों की पाया है।

जैसे अग्नि में पलकं मारते. तिनके और घास जल भून कर, राख हो जाते हैं, वैसे ही शान की, अक्षि में सारे पाप जल भुन कर, राख हो जाते हैं।

ध्—वेद-माहातम्य जिस प्रकार यश्री का राजा अश्वमेध सब पापी का नाशक है, वैसे ही "अधमर्षण-स्क" का पाठ सब पापों का नाश करने वाला है।

अगर ब्राह्मण का वेद का पूरा पूरा कान है, तो वह वेद के सहारे तीनों लोकों का भस्म करने और जहाँ तहाँ भोजन करने से भी पौषी नहीं होता।

ध्यान लगा कर ऋक्, यज्ञ और साम वेद की संहिता का पाठ करने से, ब्राह्मण सब पापा से छूट जाता है।

जैसे तासार में डेला फॅकने से वह तुरन्त हुव जाता है, वैसे ही सारे पाप तीनों बेदों के पाठ में इब जाते हैं।

सब वेदों का आदि तीन असर वाला-ओं (अ+उ+स्) भो वेद है। जो पुरुष भली भाँति इसे जानता है वह "वेद्वित् अर्थात् वेदों का जानने वाला कहलाता है।

<sup>\*</sup> यह वेद के एक विशेष मंत्र का नाम है।



# बारहवाँ अध्याय

#### १-कर्मयाग् का निर्णय

शरीर, मन और वचन से जो अच्छे ख़रे कर्मा किये जाते हैं-उनके फल ही से मनुष्य की उसम, मध्यम और अधम-गति होती है।

मनुष्यों की अच्छे बुरे कामों में लगाने वाला मन है।

श्रन्याय पूर्वक दूसरे का धन लेने की इच्छा, दूसरों का बुरा, सोचना; और "परलोक नहीं है"—पेसे विश्वास,—इन तीनों को "मानस-पाप" कहते हैं।

कठोर वचन बोलमा, भूठ बोलना, पीठ पीछे बुराई करना, राजा प्रजा अथवा किसी विशेष नगर निवासी के बारे में ऊट पटाक गप्प उड़ाना—ये चार वाणी के पाप है।

बिना दिया हुआ धन सेना, हिसा करना, पर स्त्री की सेवा करना ये तीन शारीरिक पाप हैं।

मन से किये हुए कमी का मन से, वाणी का वाणी से और शरीर का अच्छा बुरा भोगमान, शरीर से भोगना पड़ता है। शारीतिक पापों से मंतुष्य मर कर, आगले जन्म म पेड़ की योगि में जन्मता है। बाणी के पापों का फल पद्मी और पशु बन कर, भोगना पड़ता है और मानसिक दोषों से मंतुष्य की खाएडा-लादि नीख जाति में जन्मना पड़ता है। पापी को मर कर, अगले जन्म में अपने पापों के फल, भुग-तने के लिये दूसरा शरीर अवश्व धारण करना पड़ता है।

#### २-गुण-निरूपण

महत्तव आत्मा के सत्व, रज और तम तीन गुण हैं। इनमें जिस गुण की मात्रा जिसके शरीर में अधिक होती है-उसमें उसी गुण के अधिक लक्षण दिखलाई पहते हैं।

सतो-गुण से ज्ञान, रजो गुण से ब्राह्मन और तमो-गुण से रागद्वेष विस्ताहि पड़ता है। ऐसा कोई मी शरीर-धारी नहीं है जिसके शरीर में, ये तीनों गुण विद्यमान न हैं।

्वेदाभ्यास, तपस्या, ज्ञान शौच, इत्त्रिय-संयम, धिर्मानुष्ठान, और आत्म चिन्ता हो सब सतो-गुंग के कार्य हैं। कि कार्य के कार्य हैं। कि कार्म करना औरजं ख़ोड़ दिना, बुरे काम करना औरजं ख़ोड़ दिना, बुरे काम करना और विषय-वासना में इब जाना-रंजो-गुंग के कार्य हैं।

सोना, अधीरता, श्रूरता, नास्तिकता, श्रव्यचित काम करना माँगना और प्रमाद-ये तमोगुशाके सदाण है कि "

सत्य-गुणी मनुष्य मर कर देवता बनते हैं और जो रजी गुँखी हैं के मनुष्य होते हैं। तमो-गुणियों को दूसरे जन्म में कीट आदि तिर्यक योगि में जन्म लेगा पड़ता है।

#### ३-गुणों के भेद

१—तमो-गुण की अधम श्रेणी में-बृत्तादि, कृमि, कीट. मळुली, साँप, कळुए, पशु और मृग-सम्मिलित (शामिन) है.

२—जिन तमोगुणियों को मध्यम श्रेणी में जन्म लेना पड़ता है—वे ये हैं, हाथी, घोड़ा, निन्दित शह, म्लेच्छ, सिंह, व्याव्र, सुत्रर।

२—तमो-गुण की उत्तमश्रेणी में , चारण, पद्मी, छली श्रादमी. रावस श्रोर पिशाच माने जॉते हैं ने किल

१—रजो गुणी की अधम श्रणी में, फल, मल, नट, शास्त्र बना कर पेट पालने वाले, जुवारी और शराबी समसे गये हैं।

२—राजा लोग, चित्रयः राज-पुरोहितः लड़ाक्ः रजो-गुण

हिन्द रे-रजो-गुण की उसम श्रेणी में गन्धर्व, गुह्यक; यह, देव-वास, अप्सरा है।

श्रुम् सत्व गुण्की अधम अणी में वे हैं; जो तपस्वी, संन्यासी विम, विमानों में बैठ कर, घूमने वाले, नक्षत्र और दैत्य हैं। श्रुम् २—वश्र करने वाले, ऋषि, देव, तारे, वेद, काल के जीन्हने वाले, शितर और साध्य, सत्व-गुण की मध्यम अणी में समसे जाते हैं।

३—सत्व-गुण्ंकी उत्तमःगृतिः में न्वह्याः मरीचि आदि प्रजा-पति धर्मा, महत्तत्व और अध्यक्त गिने जाते हैं।

अपनी इन्द्रियों की अपने वंश में न रेंबने से और धर्मी चरण न करने से, मुर्खी की अधर्म गति मिलती है।

<sup>- \*</sup> साँस्य के दो प्रसिद्ध तत्वों को अञ्चक कहते हैं।

# 8-कम्मानुसार योनि

ब्रह्म-इत्यारे को-कुत्ता, सुझर, गधा, ऊँट, यैल, वकरा, भेड़, मृग, पत्ती, चाएडाल और पुकस की योनि में जन्म सेना पड़ता है।

कीड़े, मकोड़े, पतङ्गे, मैला खाने वाले पद्मी और हिंसा करने वाले जीवों की योनि में उस ब्राह्मण को जन्म लेना पड़ता है, जो शराब पीता है।

चोर ब्राह्मण के। मकड़ी, गिरगट, साँप, जलचारी (कब्रुवा, मगर, सूँस, ब्रादि) और हिंसक पिशाच की येगि में जन्म लेगा भड़ता है।

जो गुरु की पक्षी के साथ खोटा काम करता है-उसे घास, गुच्छे, लता, कथा माँस खाने वाला और बुरे काम करने वालां की योगि में सैकड़ों बार जन्म लेना पड़ता है।

जो जीवों के। मारता है, उसे कशा माँस खाने वाला वनना पड़ता है और अनकानी चीज़ खाता है उसे कीड़े, चोर और आपस में एक दूसरे की खाने वाला होना पड़ता है। नीच जाति की सी के साथ खोटा काम करने वाले की प्रेत ये।नि में जन्म सेना पड़ता है।

जो मणि, मोती, मुँगा श्रीर दूसरे रत सुराता है वह सुनार के घर जन्म लेता है।

श्रम खुराने वाला चूहा, काँसा खुराने वाला हँस, जल-चोर मॅदक, शहद का चोर मक्खी या डाँस, दूध का चोर की आ, रस का चोर कुत्ता और घो के चोर का नेवले की यानि में जन्म लेना पड़ता है। रेशमी वस्त्रों का चोर तीतर होता है। श्रलक्षी के कपड़े चुराने वाला मेंद्रक होता है। कपास का चुराने वाला सारस, गाय का चोर गोह श्रीर गुड़ का चुराने वाल वाग्गृद पत्ती होता है।

जो झुगन्धित वस्तुत्रों के। चुराता है, उसे छुछूँ दर वनना पड़ता है। साग पात चुराने वाला मे।र वनता है। वना हुशा मोजन चुराने वाला गीदड़ और कचा श्रन्न चुराने वाला शाल्यक (सेही) होता है।

जो श्राग चुराता है उसे वगला, जो सूप, मूसल श्रादि चुराता है उसे मकड़ी श्रौर रङ्गीन कपड़े चुराता है उसे चकोर बवना पड़ता है।

मृग और हाथी की चुराने से भेड़िया, घेड़ा चुराने से व्याघ्र, फल-मूल चुराने से वन्दर, स्त्री चुराने से रीझ, पानी चुराने से पपीहा, सवारियाँ चुराने से ऊँट और पश्चओं के चुराने से बकरा होना पड़ता है।

श्रगर स्त्रियाँ दूसरे की वस्तु चुरावें तो उन्हें भी ऊपर कही हुई, सब तरह की योनियाँ प्राप्त होती हैं। पर वे नर न हो कर मादा बन कर, जन्म लेती हैं।

्यदि ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य श्रीर श्रद्ध, श्रपने कर्मा धर्म न करें—तो उन्हें नीच यानि में जन्म धारण कर, श्रपने वैरी का दास बनना पड़ ता है।

### ५—मुक्ति पाने के. उपाय

वेद पढ़ने, तपस्या करने, ज्ञान सश्चित करने, इन्द्रियों के। अपने वश में रखने, हिंसा न करने और गुरु की सेवा करने से मनुष्यों को मुक्ति (मोद्दा) मिलती है। उत् कहें मोत्त के साधनों में आत्मकान ( अपने को पहि-चानना ) ही सब से बढ़ कर है। यही सब विद्याओं का निचोड़ है। इसीसे मोत्त मिलती है। कर्म दो प्रकार के हैं १-"प्रज़ुल-कर्म " और २-" निवृत्त-कर्म "।

इस लोक तथा परलोक सम्बन्धी किसी कामना की पूर् करने के लिये जो काम किया जाता है उसे 'प्रवृत्त-कर्मा' कहते हैं।

पर जान कर, जो निष्काम (कम्मे का फल पाने की इच्छा छोड़ कर.) कम्मे किया जाता है, उसे ''निवृत्त-कम्में "कहते हैं।

ं अवृत्त-कर्म्म करने से मनुष्य देवताओं के समान हो सकता ें है और निवृत्त-कर्म करने से मनुष्य जीवन मरण के बन्धन से छूट कर मोद्य पाता है।

जो सब जीवधारियों में परमात्मा को देखता है और जिसे परमात्मा सर्व-जीव-मय दिखलाई पड़ता है—वही मनुष्य मोद्य पाना है।

#### ६-उपसंहार

इल मनुस्मृति में सब तरह के धर्मा कहे गये हैं। पर जिन विशेष धर्मीं का 'उल्लेख नहीं है-उनके बारे में यदि सगड़ा उठे, तो शिए ब्राह्मण जो कहें, संशय छोड़कर, उसे ही धर्मी समसना चाहिये।

वे ब्राह्मण शिष्ट कहलाते हैं, जिन्होंने-विधि पूर्वक वेद

या, जिस सभा में दस अथवा तीन से कम ब्राह्मण न हों उस सभा में धर्म निर्णय हो, उसे ही धर्म कहते हैं।

धर्म-सभा में, तीनों वेदों के जानने वाले, अनुमान प्रमाण में निपुण, तर्क में चतुर, निरुक्ति-कुशल और मानव धर्मशास्त्र जानने वाले दस गृहस्थ, ब्रह्मचारी और वाणप्रस्थ होने चाहिये। मनु के पुत्र भृगु की कही हुई इस मनुस्मृति की पढ़ने वाले आचारवान होते और अभीष्ट गति की पाते हैं।

😽 इति 🆂

पं० रामप्रसाद वाजपेयी के प्रबन्ध से कृष्ण प्रेस, प्रयाग में कृषी।